
Çetin, Kaska – Sayed Salahuddin, Amin. “Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i 
Müstezâd-i Mevlânâ”. Mevlâna ve Mevlevîlik Harsiyatı - 1. ed. Nuri Şimşekler vd. 211-248. Konya: 

Selçuk Üniversitesi Yayınları, 2025. 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

 
 

 

 
OSMANLI SAHASINDA YAZILAN FARSÇA BİR ŞERH: 

ŞERH-İ MÜSTEZÂD-İ MEVLÂNÂ 
Çetin KASKA* 

Sayed Salahuddin AMIN† 
 

ÖZ 

Bilindiği üzere Mevleviyye tarikatının kurucusu, mutasavvıf, âlim ve 
şair Mevlânâ’nın eserleri üzerine Farsça, Türkçe ve Arapça birçok şerh 
kaleme alınmıştır. Yazılan bu şerhlerden biri de Şerh-i Müstezâd-i 
Mevlânâ’dır. Bu Farsça mensur-manzum şerh, 18. yüzyılda yaşayan mu-
tasavvıf ve âlim İbrâhîm b. Haydar b. Ahmed es-Safevî el-Hüseynâbâdî 
tarafından yazılmış ve Damad Silahdar İbrahim Paşa’ya takdim edilmiştir. 
Besmele, hamdele ve salvele ile başlayan bu şerhin sebeb-i telif bölümünde 
İbrâhîm b. Haydar kederli ve hüzünlü bir vakitte ümitsizce bir köşede 
düşünürken, birden manevi sırların kâşifi, gözü ve gönlü aydınlatan 
Mevlânâ’nın Müstezâd adlı eserinin hatırına geldiğini, her bir beyti Allah’ın 
sırlarının kaynağı, her bir kelimesi Allah’ın sembolünün nişanesi, her bir 
cümlesi Allah’ın hazinesi hükmünde olan bu eseri büyük bir iştiyakla 
okuduğunu ve daha sonra onu şerh etmeye niyetlendiğini ifade etmiştir. 
İbrâhîm b. Haydar mukaddimenin sonunda bu eseri tamamlayıp devlet 
adamı İbrahim Paşa’ya takdim ettiğini ve Allah’ın inayetiyle kendisinin bu 
eseri kabul edeceğini beyan etmiştir. İbrâhim b. Haydar daha sonra 
Mevlânâ’ya ait olduğu söylenen 18 beylik Müstezâd’ın şerhini vahdet-i 
vücûd düşünce sistemi çerçevesinde yapmıştır. Şerh yapılırken ayet ve 
hadislerle birlikte Şeyh Ebü’l-Vefâ, Feridüddin Attâr, Muhyiddin İbnü’l-
Arabî, Bûsîrî, Sadreddin-i Konevî, Fahreddin-i Irâkî, Müeyyidüddîn Cendî, 

 
* Doç. Dr., İstanbul Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Fars Dili ve Edebiyatı Ana Bilim 

Dalı, İstanbul / Türkiye. cetin.kaska@istanbul.edu.tr,  ORCID: 0000-0002-1168-5522. 
† Yüksek Lisans (Mezun), Londra Üniversitesi (SOAS), Hukuk Fakültesi. Londra / 

İngiltere. 725082@soas.ac.uk 

mailto:cetin.kaska@istanbul.edu.tr
mailto:725082@soas.ac.uk


 

 

212 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

Saîdüddîn-i Fergânî, Dâvûd-i Kayserî, Efdalüddîn-i Kâşânî, Mahmûd-i 
Şebüsterî, Mollâ Câmî, Celâleddin-i Devânî gibi mutasavvıflardan iktibaslar 
yapılmıştır. İbnü’l-Arabî’ye nisbet edilen tasavvufî ve fikri bir hareket olan 
Ekberiyye hareketi çerçevesinde kaleme alınan bu şerhin müellifi, Mollâ 
Câmî ve Celâleddin-i Devânî’den büyük ölçüde etkilenmiştir. 41 Farsça ve 9 
Arapça beytin yer aldığı söz konusu şerhin kütüphanelerde dört yazma 
nüshası bulunmaktadır: Süleymaniye Kütüphanesi, Lala İsmail Bölümü, nu. 
169/2, vr. 16b-31b; Topkapı Sarayı Kütüphanesi, Mehmed Reşat Bölümü, 
nu.228, vr. 1b-9b; Beyazıt Kütüphanesi, Veliyyüddin Efendi Bölümü, nu. 
V3191/16, vr. 113b.-121b; Mevlânâ Müzesi Kütüphanesi, nu. 4874. Bu 
çalışmada Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ adlı eserin dört nüshası esas alınarak 
ilk defa tahkiki yapılacak ve İbrâhîm b. Haydar’ın yaşam hikayesine 
değinilecektir.    

Anahtar Kelimeler: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ, İbrâhîm b. Haydar, 
Mevlânâ, Osmanlı Sahası, Farsça.  

 

A Persian Commentary Written in Ottoman: 
Sharh-i Mustazād-i Mawlānā 

Çetin KASKA‡ 

Sayed Salahuddin AMİN§ 

Abstract 

As is well known, numerous commentaries in Persian, Turkish, and Ar-
abic have been written on the works of Mawlānā, the founder of the 
Mevleviyya order, a sufi, scholar, and poet. One such commentary is Sharh-
i Mustazād-i Mawlānā. This prose-and-verse Persian commentary was 
authored by the 17th-century sufi and scholar İbrāhīm b. Ḥaydar b. Aḥmad 
al-Ṣafawī al-Ḥusaynābādī and was presented to Damad Silahdar İbrahim 
Pasha. Beginning with the traditional invocation of basmala, ḥamdala, and 
ṣalwala, the author explains in the preface that during a time of sorrow and 
despair, while sitting hopelessly in a corner, he suddenly remembered Mus-
tazād, a work by Mawlānā that illuminates the heart and mind and reveals 
divine secrets. He states that he read this work, whose every couplet is a 

 
‡ Assoc. Prof. Dr., Istanbul University, Faculty of Letters, Department of Persian 

Language and Literature, Istanbul, Turkey.  
cetin.kaska@istanbul.edu.tr,  ORCID: 0000-0002-1168-5522. 

§ Master Of Law, SOAS University Of London, School Of Law, London / England. 
725082@soas.ac.uk 

mailto:cetin.kaska@istanbul.edu.tr
mailto:725082@soas.ac.uk


 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

213 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

source of divine mysteries, every word a symbol of God, and every sen-
tence a treasury of divine knowledge, with great enthusiasm and then re-
solved to compose a commentary on it. At the end of the introduction, 
İbrāhīm b. Ḥaydar notes that he completed the work and presented it to 
İbrahim Pasha, expressing his hope that, with God's grace, the Pasha would 
accept it. He then proceeds to comment on the 18-couplet Mustazād at-
tributed to Mawlānā. Throughout the commentary, he incorporates verses 
from the Qur’an and Hadiths, as well as citations from notable Sufi figures 
such as Shaykh Abu’l-Wafā, Fariduddin Attar, Muhyiddin Ibn al-‘Arabi, 
Busiri, Sadruddin al-Qunawi, Fakhruddin ‘Iraqi, Mu’ayyiduddin Jandi, 
Sa’d al-adîn Farghani, Dawud al-Qaysari, Afdaluddin Kashani, Mahmud al-
Shabustari, Molla Jami, Jalāl al-dīn al-Dawani. The author of this commen-
tary, written within the framework of the Akbariyya movement - a Sufi and 
intellectual current attributed to Ibn al-ʿArabī - was significantly influenced 
by Mollā Jāmī and Jalāl al-dīn al-Dawānī. The commentary contains 4 ۱  Per-
sian and 9 Arabic couplets and is extant in four manuscript copies held in 
various libraries: Süleymaniye Library, Lala Ismail Section, no. 169/2, fols. 
16b–31b; Topkapı Palace Library, Mehmed Reşad Section, no. 228, fols. 1b–
9b; Beyazıt Library, Veliyyüddin Efendi Section, no. V3191/16, fols. 113b–
121b; and Mevlānā Museum Library, no. 4874. In this study, the work titled 
Sharh-i Mustazād-i Mawlānā will be reviewed for the first time based on its 
four copies and the life story of İbrāhīm b. Ḥaydar will be mentioned. 

Keywords: Sharh-i Mustazād-i Mawlānā, İbrāhīm b. Ḥaydar, Mawlānā, 
Ottoman Context, Persian 

 
  



 

 

214 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

Giriş 

Osmanlı Devleti, Anadolu’da Farsçaya verilen değeri, Büyük 
Selçuklular, Anadolu Selçukluları ve Anadolu Beylikleri’nden dev-
ralarak, daha da geliştirmiştir. İyi bir medrese eğitimi alan Osmanlı 
padişahları, edebiyat dili olarak Farsçayı öğrenmiş ve bu dilde di-
van tertip edecek derecede yetkinlik kazanmışlardır. Nitekim Yavuz 
Sultan Selim, Sultan III. Murad, Kanûnî Sultan Süleyman, Cem Sul-
tan ve Şehzade Bayezid, Farsça divan sahibi Osmanlı sultanları ara-
sında yer almaktadır. Osmanlı’nın son dönemlerine kadar devlet 
yöneticilerinin Farsçaya duyduğu ilgi ve ona verdikleri himaye de-
vam etmiştir. Özellikle Fatih Sultan Mehmed devrinde sarayda bir-
çok İranlı şair ve yazar toplanmış ve İran’dan İstanbul’a pek çok 
orta dereceli şair gelmiştir. Bu dönemde İran’dan Anadolu’ya gelen 
her şahıstan şairlik beklenmiş; hatta edebî mahareti bulunmayan 
kişilerin bile şairlik iddiasında bulundukları görülmüştür. Fatih 
Sultan Mehmed’in ardından tahta çıkan Sultan II. Bayezid, dönemin 
önde gelen İranlı şairlerinden Molla Câmî ile mektuplaşmış ve ken-
disine hediyeler göndermiştir. Molla Câmî de bu münasebetle ünlü 
mesnevisi Silsiletü’z-Zeheb’in üçüncü defterini Sultan II. Bayezid’e 
ithaf etmiştir. Yavuz Sultan Selim döneminde ise, Şah İsmail’in bas-
kısından kaçan şair ve âlimler Osmanlı sarayında himaye görmüş; 
Farsça şiir söyleyen şairler teşvik edilmiş ve Acem coğrafyasındaki 
sanatçılar İstanbul’a davet edilmiştir. Kanûnî Sultan Süleyman da 
Muhibbî mahlasıyla Farsça bir divan kaleme almış, aynı zamanda 
Farsça eser yazan şair ve yazarları desteklemiştir (Kanar, 1995, 11-
16; Değirmençay, 2013, 1-31; Aydın, 2010, 9-18). Sultan III. Ahmed, 
damadı Sadrazam Silahdar İbrahim Paşa ile birlikte, Nedim, Seyyid 
Vehbî, İzzet Ali, Neyli Ahmed, Nahîfî, Sâmi, Vakanüvis Râşid Efen-
di gibi dönemin şairlerini himaye ve taltif etmiş ve Necib mahlasıyla 
şiirler yazmıştır. Sultan III. Ahmed, Doğu ve Batı dillerindeki eserle-
ri tercüme ettirmiş, sanatçıları korumuş ve saltanatı döneminde 
sanatın gelişmesine yardımcı olmuştur (İsen - Durmuş, 2021: 216). 
Sultan III. Ahmed döneminde pek çok Farsça şerh de kaleme alın-
mış, bu eserlerden biri de Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ’dır. Bu eser 
İbrâhîm b. Haydar tarafından Sultan III. Ahmed döneminde sadra-
zamlık yapmış olan Damad Silahdar İbrahim Paşa adına yazılmıştır. 

 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

215 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

A. Araştırma ve Değerlendirme 

1. İbrâhîm b. Haydar’ın Hayatı ve Eserleri 

İbrâhîm b. Haydar’ın ne zaman ve nerede doğduğu bilinmemek-
tedir. Dürretü’l-Fâhire adlı eserinin girişinde adını İbrâhîm b. Hay-
dar b. Ahmed b. Haydar-i Kürdî el-Hüseyinâbâdî şeklinde zikret-
miştir. İlk eğitimini babası Haydar b. Ahmed’den almış ve onun 
vefatından sonra Mâverân’daki medresenin başına geçmiştir. Tedris 
ve tasnif işlerini aksatmayan İbrâhîm b. Haydar pek çok şehre seya-
hat etmiştir. Nitekim Şerh-i Kasîde-i Bânet Süâd adlı eserinin sonunda 
Halep şehrine gittiğini ve adı geçen eserini Şeyh Taha adındaki biri-
ne okuttuğunu ifade etmiştir. 1122/1710 yılında ise Kerkük’te ikamet 
etmiş ve orada tedris ve tasnif ile meşgul olmuştur. 1126/1714 yılın-
da dönemin Osmanlı sadrazamı Silahdar Şehid Ali Paşa tarafından 
fıkhî bir meselenin çözümü için İstanbul’a davet edilmiş, bu seyahat 
sırasında Fusûsü’l-Yâkût adlı eserini kaleme almış ve adı geçen sad-
razama ithaf etmiştir (Hüseynî, 2018, 141-143; İbrâhîm b. Haydar, 
nr. A4350, vr. 77a; nr. A3842, 2b-3a; nr. 677, vr. 70b-71a). 

İbrâhîm b. Haydar, İstanbul seyahati sırasında Sultan III. Ahmed 
ile de görüşmüş ve onun ilgisine mazhar olmuştur (Hüseynî, 2018: 
142). Tefsîr-i Sûre-i Fâtiha adlı eserini 1127/1715’te Edirne’de bitirmiş 
ve Sadrazam Şehid Ali Paşa’ya hediye etmiştir. Mecazi aşkı anlattığı 
Mülhamât-i Rabbâniyye adlı eserinde Edirne’de ikamet ettiğini ve 
orada Mevlevî tarikatının zikir ve sema meclislerine iştirak ettiğini 
ifade etmiştir. Sadrazam Ali Paşa 1128/1716 yılında şehit edilince 
İbrâhîm b. Haydar, Rumeli’yi terk edip Mâverân’a gitmiştir. 
İbrâhîm b. Haydar, Mülhamât-i Rabbâniyye adlı eserinde Rum ve 
Afgan savaşı sırasında Letâifü’l-Tâvîl adlı eserinin yok olduğunu da 
belirtmiştir. 1113/1701 yılında kaleme aldığı Lâlestân adlı eseri de adı 
geçen savaşta kaybolmuş ve 1140/1727 yılında onu tekrar kaleme 
almıştır.  İbrâhîm b. Haydar 1139/1726 yılında Bağdat Valisi Ahmed 
Paşa ile birlikte Afganlara karşı savaşmış, Ahmed Paşa’nın ordusu 
Hemedân şehrine kadar Afgan ordusunu kovalamıştır. Afganlara 
karşı yapılan bu savaşta İbrâhîm b. Haydar’ın bazı eserleri kaybol-
muştur. Daha sonra Nâdirşâh, Mâverân’a saldırmış ve İbrâhîm b. 
Haydar ve ailesi Mâverân’ı terk etmiştir. Hayatının son demlerini 
Mâverân’ın köyünde geçiren İbrâhîm b. Haydar 1156/1743 yılında 



 

 

216 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

vefat etmiştir. Kabrinin nerede olduğu bilinmemektedir. İsmâil, 
Sıbgatullâh, Ârif, Fethullâh, Âsım, Fazlullâh, İsâmüddin Ömer adla-
rında altı oğlu olduğu söylenmiştir. İsmâil 1107/1695 ve Sıbgatullâh 
1110/1698 yılında doğmuştur. Şeyh Abdülkerim b. Ahmed Şarâbâtî-i 
Halebî, Şeyh Tahâ Cebrînî-i Halebî, Abdurrâhîm b. Mustafa Paşa 
(Habeşîzâde), İsâmüddin Osmân b. Ali b. Muradü’l-Amirî, Mollâ 
Muhammed b. Mahmûd-i Bânî (Cefâî), Mollâ Osmânî-i Mârdânî 
adlı kimseler talebelerdir (Karadâğî, 2004, 158, 272-330; Hüseynî, 
2018, 141-142; İbrâhîm b. Haydar, nr. 0188, vr. 75b). 

İbrâhîm b. Haydar edebiyat, tefsir, astronomi, fıkıh, kelam, man-
tık ve tasavvuf alanında pek çok Arapça ve Farsça eser telif etmiştir.  
Yaklaşık 21 yaşındayken eser kaleme almaya başlan İbrâhîm b. 
Haydar’ın eserlerinin sayısının yetmişi aştığı ifade edilmiştir. Ancak 
bu eserlerin çok azı günümüze ulaşmıştır. Kaleme aldığı eserler 
şunlardır: 1-el-Lum‘atu’r-Reciyye min Nûr-i Vâridâtü’l-Gaybiyye. 2-
Hâşiye ber Şerh-i İsâmüddin-i İsferâynî. 3-Hâşiye ber el-Fethiyye Alî el-
Hanifiyye. 4-Risâletü’l-Kudsiyye. 5-Şerhü’z-Zevrâ. 6-Şerh-i Kaside-i İbn 
Fâriz. 7-Şerhü’l-Bürde. 8-Lâlestân. 9-Tercüme-i Farsî-i Minhâc. 10-Hâşiye 
ber Havâşî-i Hutâî. 11-Şerh-i Rubâiyyât. 12-Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ. 
13-Ravzatü’l-Uşşâk ve Nüzhetü’l-Müştâk. 14-Fusûsü’l-Yâkût. 15-Hâşiye-
i Alî Sûretü’l-Fâtiha. 16-Hâşiye ber Kûl Ahmed. 17-Letâifu’l-Tâvîl. 18-
Şerh-i Risâle-i Muammâ-yı Mevlânâ Câmî. 19-Mülhamât-i Rabbâniyye. 
20-Teşrihü’l-İdrâk. 21-Hâşiye ber Tuhfetü’l-Muhtâc. 22-Hâşiye ber Hâşi-
ye-i Oluğ Bey. 23-Hâşiye ber Hâşiye-i Mîrzâ Cân. 24-Hâşiye ber Cemʿu’l-
Cevâmiʿ. 25-Hâşiye ber Kevâkibü’d-Dürriyye. 26- Hâşiye ber Hâşiye-i 
Mîrzâ Cân (Karadâğî, 2004, 268-276; Hüseynî, 2018, 141-42). 

2. Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

Bilindiği üzere Osmanlı sahasında Mevleviyye tarikatının kuru-
cusu, mutasavvıf, âlim ve şair Mevlânâ’nın eserleri üzerine Farsça, 
Türkçe ve Arapça birçok şerh kaleme alınmıştır. Yazılan bu şerhler-
den biri de Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ’dır. Bu Farsça mensur-
manzum şerh, 18. yüzyılda yaşayan mutasavvıf ve âlim İbrâhîm b. 
Haydar-i Hüseynâbâdî tarafından yazılmış ve Damad Silahdar İb-
rahim Paşa’ya takdim edilmiştir. Besmele, hamdele ve salvele ile 
başlayan bu şerhin sebeb-i telif bölümünde İbrâhîm b. Haydar eseri 
neden kaleme aldığını şöyle ifade etmiştir: “Bir süre hayatın sıkıntı-



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

217 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

larından, üst üste gelen dertlerden ve kalbimdeki kederler yüzün-
den bir köşeye çekilmiş, umutsuzluk içinde günlerimi geçiriyor-
dum. İşte bu vaziyet içindeyken, birden manevi sırların kapısını 
açan, gözü ve gönlü aydınlatan Hazreti Mevlânâ’nın Müstezâd’ına 
rastladım ve büyük bir iştiyakla okudum. O eserin her bir beyti 
Allah’ın sırlarının kaynağı, her bir kelimesi Allah’ın sembolünün 
nişanesi ve her bir cümlesi adeta Allah’ın hazinesi hükmündeydi. 
Bu sebeple onu mütalaa etmeyi sevinç ve mutluluk kaynağı bildim 
ve onun şerhi ve keşfine dair birkaç sayfa yazmaya karar verdim. 
Söz konusu şerhi tamamladıktan sonra onu makam ve mevki sahibi, 
değerli vasıflarla donanmış olan büyük ve saygıdeğer vezir İbrahim 
Paşa’ya bir armağan olarak takdim ettim. Umarım bu eser onun 
kabul ve iltifatına mazhar olur.” İbrâhim b. Haydar daha sonra 
Mevlânâ’ya ait olduğu söylenen 18 beylik Müstezâd’ın şerhini vah-
det-i vücûd düşünce sistemi çerçevesinde yapmıştır. Şerh yapılırken 
ayet ve hadislerle birlikte Şeyh Ebü’l-Vefâ’dan, Feridüddin Attâr’ın 
Esrârnâme, Mantıku’t-tayr ve Dîvân’ından, İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i 
Tâiyye’sinden, Mahmûd-i Şebüsterî’nin Gülşen-i Râz’ından, Muh-
yiddin İbnü’l-Arabî’nin el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye ve Fusûsü’l-
Hikem’inden, Şeyh Bahâî’nin Keşkûl’ünden, Fahreddin-i Irâkî’nin 
Lemaât ve Dîvân’ından, Abdülganî-i Nablusî’nin şiirlerinden, Mollâ 
Câmî’nin Levâyih’inden, Bâbâ Efdal-i Kâşânî’nin Dîvân’ından, Ay-
nülkudât-i Hemedânî’nin Temhîdât’ından, Ebû Saîd-i Ebü’l-Hayr’ın 
Rubâiyyât’ından, İmâm Gazzâlî’nin ed-Dürretü’l-Fâhire’sinden, Mu-
hammed b. Saîd-i Bûsîrî’nin Kasîdetü’l-Bürde’sinden istifade edilmiş-
tir. Ayrıca Dâvûd-i Kayserî, Nâsırüddîn Ebû Saîd-i Beyzavî, 
Mevlânâ’nın düşüncelerinden de yararlanılmıştır. Eserde 
Mevlânâ’ya nisbet edilen Müstezâd’ın 18 beyti tasavvufta varlığın 
birliği veya bir olması anlamına gelen vahdet-i vücut öğretisi çerçe-
vesinde ele alınmıştır. Eserde, Allah’ın tek ve gerçek varlık olduğu; 
kâinattaki tüm mahlûkatın ise O’nun tecellilerinden ibaret bulun-
duğu ifade edilmektedir. Eserde Hz. İsa, Hz. Musa, Hz. Yusuf, Hz. 
Zekeriya, Hz. İbrahim, Hz. İdris, Hz. Yahya, Hz. Süleyman, Hz. 
Şuayib, Hz. Nuh, Hz. Muhammed (sav) gibi peygamberlerin kısala-
rından istifade edilmiştir. İbnü’l-Arabî’ye nisbet edilen tasavvufî ve 
fikri bir hareket olan Ekberiyye hareketi çerçevesinde kaleme alınan 
bu şerhin müellifi, Mollâ Câmî ve Celâleddin-i Devânî’den büyük 
ölçüde etkilenmiştir. Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ’da toplam 50 beyit 



 

 

218 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

bulunmaktadır. Bu beyitlerden dokuzu Arapça ve kırk biri de Fars-
ça’dır. Ayrıca Arapça bir mısra da eserde yer almaktadır. Bu beyitler 
şu şairlere aittir: Ferîdüddîn Attâr-i Nîşâbûrî (4 beyit), Şeyh Ebü’l-
Vefâ (1 beyit), İbnü’l-Fârız (5 beyit), Mahmûd-i Şebüsterî (4 beyit), 
Şeyh Bahâî (2 beyit), Fahreddin-i Irâkî (3 beyit), Abdülganî-i Nablusî 
(2 beyit), Abdurrahman-i Câmî (2 beyit), Muhyiddîn-i Arabî (1 mıs-
ra), Bâbâ Efdal-i Kâşânî (2 beyit), Mevlânâ (19 beyit), Aynülkudât-i 
Hemedânî (2 beyit), Ebû Saîd-i Ebü’l-Hayr (2 beyit), Bûsirî (1 beyit), 
Derviş Muhammed (1 beyit). Bu eseri Muhammed Nûru’l-Bayrâmî, 
Terceme-i Şeh-i Müstezâd-i Mevlânâ adıyla Türkçeye çevirmiştir. An-
cak eser yarım kalmıştır (nr. 3910-07, vr. 26b-27a). Gölpınarlı bu 
Müstezâd’ın Mevlânâ’ya ait olmadığını, son beytinde Rûmî mahlası 
bulunduğunu ve Mevlânâ’nın hiçbir şiirinde bu mahlasın kullanıl-
madığını belirtmiştir (Gölpınarlı, 1972, 248).  

3. Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ’nın Nüshalarının Özellikleri 

Türkiye yazma eser kütüphanelerinde Şerh-i Müstezâd-i 
Mevlânâ’nın dört yazma nüshası bulunmaktadır: Topkapı Sarayı 
Müzesi Kütüphanesi Sultan Mehmet Reşad Koleksiyonu (nr, 228, vr. 
11b-19a), Konya Mevlânâ Müzesi Kütüphanesi (nr. 4875, vr. 1b-15b), 
Süleymaniye Kütüphanesi Lala İsmail Koleksiyonu (nr. 169-02, vr. 
16b-31b), Beyazıt Kütüphanesi Veliyyüddin Efendi Koleksiyonu (nr. 
V3191/16, vr. 13b-121b). Konya Mevlânâ Müzesi Kütüphanesi nüs-
hasının özellikleri şöyledir: İstinsah tarihi 1124, ebadı 21x10.1-
14.5x4.9 mm, yazı türü talik, satır sayısı 21, müstensihi Dervîş Mu-
hammed b. el-Hâc Muhammed, koleksiyon numarası 4875. Topkapı 
Sarayı Müzesi Kütüphanesi Sultan Mehmed Reşad koleksiyonu 
nüshasının özellikleri şöyledir: İstinsah tarihi 1086, ebadı 210x135-73 
mm, satır sayısı 29, müstensihi Dervîş Muhammed Hasîb, yazı türü 
talik, koleksiyon numarası 228. Bu nüsha Lalîzâde Abdülbâkî nüs-
hasından istinsah edilmiştir. Beyazıt Kütüphanesi Veliyyüddin 
Efendi koleksiyonu nüshasının özellikleri şöyledir: İstinsah tarihi 
1127, ebadı 230x187-124x208 mm, yazı türü talik, koleksiyon numa-
rası V3191/16, bulunduğu varaklar 113b-121b, satır sayısı 24, müs-
tensihi Muhammed b. İbrahim. Süleymaniye Kütüphanesi Lala İs-
mail koleksiyonu nüshasının özellikleri şöyledir: İstinsah tarihi 
1122, ebadı 205x137-148x075 mm, koleksiyon numarası 169-002, tazı 
türü talik, satır sayısı 17’dir. Bu nüshanın müstensihi belli olmama-



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

219 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

sına rağmen İbrâhîm b. Haydar’ın Şerhü'z-Züvera adlı eserini istin-
sah eden talebesi Abdurrahîm Habeşîzâde’nin yazısına çok benze-
diğinden ona ait olduğunu düşünüyoruz (Gölpınarlı, 1972, 248-50; 
Sübhânî, 1373, 579; Karatay, 1961, 322). 

4. Tahkikli Metin Neşrinde İzlenen Yöntem 

Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ’nın neşri yapılırken öncelikle daha der-
li toplu olan ve İbrâhîm b. Haydar’ın talebesi Abdurrahîm Ha-
beşîzâde’nin istinsah ettiği, Süleymaniye Kütüphanesi’nde (nr. 169-
02) bulunan nüsha esas alınmış; daha sonra Konya Mevlânâ Müzesi 
Kütüphanesi (nr. 4875), Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi (nr. 
228), Beyazıt Kütüphanesi’nde (nr. V3191/16) bulunan nüshaların 
farkları dipnot olarak verilmiştir. Eserde dört nüshanın varak nu-
maraları gösterilmiş; âyet ve hadisler ile şiirlerin hangi şairlere ait 
olduğu belirtilmiştir. Eserde, Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi 
nüshası (ت), Konya Mevlânâ Müzesi Kütüphanesi ( ق), Süleymaniye 
Kütüphanesi (س) ve Beyazıt Kütüphanesi (ب) harfleri ile gösterilmiş-
tir. 
  



 

 

220 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

Sonuç 

Osmanlı sahasında Mevlânâ’nın eserlerine Arapça, Farsça ve 
Türkçe olmak üzere pek çok şerh kaleme alınmıştır. Bu şerhlerden 
biri de İbrâhîm b. Haydar’a aittir. Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ adıyla 
bilinen bu eserdeki 19 beyitten oluşan Müstezâd’ın Mevlânâ’ya ait 
olup olmadığı hususu ise tartışmalıdır. Eserin son beytinde Rûmî 
mahlası kullanılmıştır. Ancak Mevlânâ’nın hiçbir manzum eserinde 
böyle bir mahlas kullanılmamıştır. Kanaatimizce söz konusu Müs-
tezâd’ın dil ve üslubu İbrâhim Şâhidî’nin Farsça kaleme aldığı eser-
lere daha çok benzemektedir. Daha önce Mevlânâ’ya nispet edilen 
Tırâşnâme, Işknâme ve Risâle-i Âfâk u Enfûs adlı eserler gibi, bu eserin 
de İbrâhim Şâhidî’ye ait olabileceğini düşünmekteyiz. İbrâhîm b. 
Haydar, Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ adlı eserini vahdet-i vücûd dü-
şüncesi çerçevesinde, birçok mutasavvıfın eserinden istifade ederek 
kaleme almıştır. Şârih açıklamalar yaparken ayet ve hadislerden 
iktibaslar yapmış, peygamber kıssalarına, dinî ve tasavvufî duygu 
ve düşüncelere yer vermiştir. Bu küçük hacimli eser Osmanlı saha-
sında Mevlânâ’nın Müstezâd’ına yazılan ilk ve tek şerhtir. Şerhte 
özellikle Mollâ Câmî ve Celâleddîn-i Devvânî’nin tesiri görülmek-
tedir. Eserin mukaddimesinde yer yer ağır ve sanatlı bir dil kulla-
nılmışsa da genelinde sade ve akıcı bir üslup tercih edilmiştir. Kü-
çük bir hacme sahip olan bu eserde beyitler tasavvufî remizlerden 
yararlanılarak ayrıntılı bir şekilde şerh edilmiştir. Esrârnâme, Mantı-
ku’t-tayr, Gülşen-i Râz, Lemaât, Levâyih, Temhîdât gibi eserlerden alı-
nan manzum parçalarla şerhte anlatım zenginleştirilmiştir. İbrâhîm 
b. Haydar’ın mukaddimede Silahdar İbrahim Paşa’yı çeşitli sıfatlar-
la övmesi ve eserini ona ithaf etmesinin, büyük ihtimalle onun ihsan 
ve kereminden istifade etme arzusundan kaynaklanmaktadır. 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

221 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

 

 
  

Resim 1 - İbrâhîm b. Haydar, Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ, Süleymaniye Kütüphanesi, Lala 
İsmail Koleksiyonu, nr. 169/2, vr. 16b-17a. 



 

 

222 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

Kaynakça 

Aydın, Şadi. Türk Edebiyatında Farsça Divan ve Divançeler. İstanbul: İs-
kenderiye Kitaplığı, 2010. 

Değirmençay, Veyis. Farsça Şiir Söyleyen Osmanlı Şairleri. Erzurum: Ata-
türk Üniversitesi Yayınları, 2013. 

Gölpınarlı, Abdülbaki. Mevlânâ Müzesi Yazmaları Kataloğu. 4 Cilt. Anka-
ra: Türk Dil Kurumu Basımevi, 1972. 

https://portal.yek.gov.tr/main/login 
Hüseyni, Z. (2018). “İbrâhîm b. Haydar’ın Abdurrahman Câmî Yorumu: 

er-Risâletü’l-Kudsiyyetü’t-Tâhire bi-şerhi’d-Dürreti’l-fâhire”. Sahn-ı 
Semân’dan Dârülfünûn’a Osmanlı’da İlim ve Fikir Dünyası. İstanbul: 
Zeytinburnu Belediyesi Kültür Yayınları. 

İbrâhîm b. Haydar-i Hüseynâbâdî, Fusûsü’l-Yâkût. İstanbul Üniversitesi 
Nadir Eserler Kütüphanesi, nr. A3842. 

İbrâhîm b. Haydar-i Hüseynâbâdî, Hâşiye ber Tefsîr-i Sûre-i Fâtiha. Sü-
leymaniye Kütüphanesi Şehit Ali Paşa koleksiyonu, nr. 00188. 

İbrâhîm b. Haydar-i Hüseynâbâdî, Şerh-i Kasîde-i Bânet Süâd. İstanbul 
Üniversitesi Nadir Eserler Kütüphanesi, nr. A4350.  

İbrâhîm b. Haydar-i Hüseynâbâdî, Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ. Beyazıt 
Kütüphanesi, Veliyyüddin Efendi Koleksiyonu, nr. V3191/16. 

İbrâhîm b. Haydar-i Hüseynâbâdî, Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ. Mevlânâ 
Müzesi Kütüphanesi, nr. 4874. 

İbrâhîm b. Haydar-i Hüseynâbâdî, Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ. Süleymaniye 
Kütüphanesi, Lala İsmail Koleksiyonu, nr. 169/2. 

İbrâhîm b. Haydar-i Hüseynâbâdî, Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ. Topkapı Sarayı 
Kütüphanesi, Mehmed Reşat Koleksiyonu, nr. 228. 

İbrâhîm b. Haydar-i Hüseynâbâdî, Şerhu’z-Zevrâ. Süleymaniye Kütüphanesi 
Ragıb Paşa Koleksiyonu, nr. 677.  

İsen, Mustafa - Durmuş, Tuğba Işınsu. Kılıcın ve Kalemin Sultanları. İstanbul: 
Muhit Kitap, 2021. 

Kanar, Mehmet. Fehmi ve Şeyh Abdullah-i Şebisteri-i Niyazi'nin Şem' u Pervâne 
Mesnevileri. İstanbul: İnsan Yayınları, 1995. 

Karadâğî, Muhyiddin Ali. Bûzandineway Mêzûyî Zanayânî Kurd. Erbil: Aras 
Yayınları, 2004. 

Karatay, Fehmi Edhem. Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Farsça Yazmalar 
Kataloğu. İstanbul: Topkapı Sarayı Müzesi Yayınları, 1961. 

Muhammed Nûru’l-Bayrâmî. Terceme-i Şeh-i Müstezâd-i Mevlânâ. Süleymani-
ye Kütüphanesi, Hacı Mahmud Efendi Koleksiyonu, nr. 03910-007. 
Sübhânî, Tevfik. Fihrist-i Nüshehâ-i Hattî-i Fârsî-i Kitâbhânehâ-i Türkiye. 

Tahran: Merkez-i Neşr-i Dânişgâhî, 1373. 

 

https://portal.yek.gov.tr/main/login


 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

223 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

B. Tahkikli Metin Neşri 

 مولانا شرح مستزاد  
 بسم االله الرحمن الرحیم 

الجلالی را  حمدِ بی]  113ب\ ] [ب1ب\ ] [ق11ب\ ] [ت16ب\ [س حد خداوند ذو 
بی سپاسِ  و  گردیده،  هویدا  وجود  ذرات  مرایاي  در  او  مطلق  جمال  ایزدِ  که  قیاس 

پیدا  و  نمایان  و شهود  عالمِ حسّ  ماهیاّتِ  خبایايِ  در  او  که حسنِ مجرّد  را  متعالی 
ي هر یکی  ي اعداد تجلّی ساخته و تحلیهي وحدتش در مراتبِ معروضهشده؛ نقطه 

مرتبه به  و  کرده  نزولی»  «قوسِ  قطعِ  تا  نموده،  تجلّی  استعداد  و  قابلیّت  قدرِ  ي  به 
درجهجامعه به  ساخته  طی  را  عروجی»  «قوس  باز  و  درآمده،  ناسوتی  کامله ي  ي  ي 

 لاهوتی رسیده.
ي جمیع تعینّات  ي جامعهو صلواتِ نامحدود و تحیاّت و تسلیماتِ نامعدود بر نسخه

]  2آ\ [قصلَّی االلهُ  -الهی و موردِ فیوضات و کمالاتِ نامتناهی، اشرف بنی آدم محمَّد  
 وعلى آلِهِ وأصحابِهِ، المتأدبّین بخیرةِ آدابِهِ.باد، إلی یَوْمِ التَّناد،  -علیْهِ وسلَّم

گوید   چنین  زاویهوبعد،  احمد مقیم  بن  حیدر  بن  ابراهیم  بربادي،  و  خاکساري  ي 
 آبادي: الصفوي الحسین 

آن  از  بعد  با دل غمکه  الم]  17آ\ [سناك  که  امواجِ حدثان و  و خاطر  تلاطمِ  از  ناك 
به گوشه اندوه احزان،  افواجِ  به زاویهتراکمِ  ناامیدي مطالب خزیده، و  نومیدي ي  ي 

که کاشفِ اسرارِ معنوي  - 1مقاصد و مآرب آرمیده بودم، ناگاه مستزادِ حضرت مولوي
گاه فکرت درآمد. و چون دیدم که هر بیت ازو  گاه بصیرت و نزهت به جلوت  -است 

اي ازو رمزي مندرج  مطلعِ انوارِ ربّانی و منبعِ اسرارِ صمدانی شده، بلکه در هر کلمه
ي شادمانی  ي آن را سرمایهاي ازو کنزي مندمج گشته، لا جرََم مطالعهو در هر جمله

را   اوراق  چند  این  آن،  کشفِ  و  شرح  در  دانسته،  زندگانی  اوقاتِ  نشاطِ  موجب  و 
 پوشاك گردانیدم.سیه 2چاك و مکتوبِ کِلْکِمرقومِ قلمِ سینه

 
 «ب» و «ق»: مولی   1
 «ق»   -(کلک)  2



 

 

224 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

تحفه  را  آن  گردید،  مختوم  اختتام  ختمِ  به  چون  وزارتو  سامیِ  مجلسِ    ، مآبی  ي 
حشمت و    ،ثاريآ: حضرتِ عظمت و دولت  یأعن]  2ب\ [قانتسابی ساختم،    صدرات

و  سربلندي  بوستانِ  سروِ  اجلال،  برجِ  ماهتابِ  و  اقبال  اوجِ  آفتابِ  شعاري،  صولت 
گلبنِ گلستانِ ارجمندي، مؤسّسِ اساسِ سرفرازي و مرصّصِ بنیانِ رعایانوازي، اخترِ  

]  114آ\ [بي  خصالی، متوسّدِ وسِادهاثرِ ستودهفعالی و پیکرِ میمنت فالِ خجستهمبارك 
اریکه متّکی  و  بالاناز  جنابِ  اعزاز،  والا  ي  حمیده  مقدار،  ابن    تبار،  الوزیر  اطوار، 

ابراهیم پاشا، لَهُ منَِ الخیرِ ما یریدُ وما یشا.  3الوزیر،  به  ]  17ب\ [سامید که    یسََّرَ االلهُ 
 ي عنایت ملحوظ شود.] به ملاحظه12آ\ نظرِ قبول منظور گردد و [ت

وعلى االلهِ الاعتماد، فی الأصولِ إلى طریقِ السّدادِ والرشّاد، وهو حسبی ونعمَ الوکیلُ،  
وأقولُ: أکتبُ  الداّرینِ-بدان    وبتوفیقه  فی  تعالى  االلهُ  به    -أسْعَدَك  الوجود  واجب  که 

نزدیک محققان صوفیه، وجود محض است، زیرا وجود نور است و نور حق است  
واَلْأَرْضِ  ﴿۞که:   السَّماَواَتِ  نُورُ  چنان4]  35:  النور[  ﴾اللَّهُ  غزالی    .  امام  قُدِّسَ -که 
 . تحقیق کرده -سرُِّهُ

نور چیزي است که خود ظاهر باشد و    وجود نور است، آن است کهکه  و وجْهِ آن
وجود چیزي را ظهور  محقَّق است که بی  5اشیاءِ دیگر گردد؛ و معلوم و  سببِ اظهارِ

 ي ظهورهاست. شود، و وجود سببِ همهنمی
این است:    و  اعتبار  دو  را  از  یکی   ] 3آ\ [قنور  و  تجرّد،  و  وحدت  و  این   اطلاق 

راه  او  به  را  شهود  و  معرفت  و  ادراك  و  گویند  «اول»  و  «باطن»  و  «غیب»  حیثیت 
تعیّن و کثرت و تلبّس به مظاهر، و از این حیثیت «مشهود» و «ظاهر» و    دومنیست.  

 .6] 3حدید: ال[ ﴾هُوَ الْأوََّلُ واَلآْخرُِ واَلظَّاهرُِ واَلبْاَطِنُ﴿«آخر» است، که: 
از   قابل اشارهو  مبراّ است و  منزهّ و  ثبوتی  از جمیع صفات  اوّل،  ي عقلی و  حیثیّتِ 

 
 مراد «ابراهیم پاشا»در، تفلیسن سردار اولوب سونره عزل وفات ایدي ابراهیم پاشادر.)«س»: (ي در حاشیه  3
 آسمانها و زمین است. خدا نور  4
 «ق» و «ب» فاقد    -(و)  5

 ي اسم فاعل خواند. بنابر این دو نسخه عبارت چنین است: (معلومِ محقِّق است) و باید محقق را به صیغه 
 اوست اول و آخر و ظاهر و باطن  6



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

225 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

از حیثیّتِ دوم به جمیع صفات و تعینّات موصوف است، بر  وهمی و حسّی نیست. و 
و این حیثیت را که ظاهرِ وجود است «وجَْهُ االله»   اي.حسََبِ هر مظهري و هر مرتبه

 بیت:  7]115: البقرة[ ﴾فَأیَنْمَاَ تُوَلُّوا فثََمَّ وَجْهُ اللَّهِ﴿گویند که: 
 8دو عالم «ثَمَّ وجَْهُ االله» بینم *  ترا بر ذرهّ ذرهّ راه بینم

و مشهود اوست و در عینِ تلبّس به مظاهر، منزهّ و     ] 18آ\ [سو از این حیثیّت ظاهر 
واحده،   حیثیّت  از  است  اضداد  جمیعِ  جامعِ  و  اطلاق  حسبِ  به  تقیّد  از  است  مبراّ 

از تقیّد به    موجودِ مقیّد در حین اتصّاف به وصفی معراّ است و مبراّ است یعنی هر  
وااللهُ  وصفی دگر ضدِّ آن، مگر وجودِ مطلقِ حقیقی که از کمالِ احاطه و اطلاق، که: (

در حین واحد از حیثیّتِ واحد بالذات متّصف است به اضداد. و    9بکلِّ شیءٍ محیطٌ)
اکبر   شیخ  که  چنان  است،  نظري  عقلِ  طورِ  ورايِ  سرُِّهُ    -این  کتاب    -قُدِّسَ  در 

 بیت:  «تجلیات» تحقیق فرموده. ] 3ب\ [ق
 10هم نه این و هم نه آن، هم این و آن *  هم نهانی هم عیان هم هر دویی 

 اند: و دگر گفته
 11این طرُفْه که هم مقیّدي هم مطلق *   با آن که منزّهی ز قید و اطلاق

و این اختلافِ حیثیاّت نسبت با ماست نه با حق. ظهور و بطون او را    ] 114ب\ [ب
«وجه االله» است، در جمیعِ تعینّاتِ ممکنات ظاهر و  یکی است، و چون نور وجود  

الَّذيِ أحَسَْنَ  ﴿ساري است و جمالْ لازمِ او، پس همه را حسنْ لازم باشد. قوله تعالی:  
 .12]7:  السجدة[ ﴾کلَُّ شَیءٍْ خلََقَهُ

)) چنین به مقتضاي ((کنُْتُ کنَزْاً مَخْفیِا فَأحبْبَْتُ أنْ أعرَْفَ، فَخلََقْتُ الخلَقَْ لأعرَْفَو هم 
که میان  -سرایتِ آن کنزِ مخفی در جمیعِ موجودات حاصل است و عشق و محبت  

 
 .] خداستپس به هر سو رو کنید، آنجا روي [به  7
 اسرارنامه، شیخ فرید الدین عطار نیشابوري  8
 ]126:  نساءال[ ﴾وکََانَ اللَّهُ بِکلُِّ شَیْءٍ مُّحِیطًا ﴿ي قرآن مجید باشد، نص آیه چنین است: ي کریمه اگر مراد آیه  9

 از جهان بیرون ولی در قعر جان   *  اي نهان از دیده و در دل عیان از غزلیات شیخ فرید الدین عطار به مطلع:  10
 منسوب به شیخ ابو الوفا  11
 همان کسی که هر چیزي را که آفریده است نیکو آفریده  12

https://surahquran.com/24.html


 

 

226 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

است  ظهور  و  بنَِفسِْهِ    -بطون  مطلق  این وجودِ  که  آن جاست  از  و  باشد.  همه  لازم 
اوّلا تجلی کرد و این را «فیض   -چون ظهور مفصلّ در مجمل-لنَِفسِْهِ به ظهور علمی  

خوانند. [ت    ] 18ب\ [س  اقدس»  اعتبارات  حسب  به  آن  از  شهود  12ب\ بعد  به   [
عیانی   مفصلّ-عینی  در  مجمل  ظهور  مقدس»   -چون  «فیض  را  آن  ساخت،  تجلی 

 گویند. 
است، نه   -امّا وجودي که قائم بذاته-و بالجمله حقیقت واجب الوجود وجود مطلق  

وجودي که معنی مصدریه است و از معقولات ثانیه باشد، که این وجود امر اعتباري  
و وجود او در خارج متصور نیست. و این وجودِ مطلق را مراتب کثیره  ]  4آ\ [قاست  
 است:  

 ي «اطلاق» است و به آن حیثیّت از جمیع نعوت و اضافات مبراّست. مرتبه  اول:

ي تعینّات ي الهیّه و همهتعیّن اوست به تعینّی که جامعِ جمیعِ تعینّاتِ فعلیه  دوم:
 ي امکانیّه باشد. ي کونیّهانفعالیّه 
را  مرتبه   سیوم: آن  و  است  فعلیّه  تعینّاتِ  جمیعِ  جمعِ  آن  و  است  «احدیّت»  ي 
 ي «الوهیّت» گویند. مرتبه

 ي الوهیّت است. تفصیلِ مرتبه چهارم:

انفعالیّه مرتبه   پنجم: تعینّاتِ  جمیعِ  مرتبه  ي جمعِ  این  و  کونیّهاست  امکانیّه  ى  ي 
 است. 

 ي «عالم» است.ي کونیّه است و آن مرتبهتفصیلِ مرتبه ششم:
و عروضِ این هر دو مرتبه به اعتبار ظاهر عالم است، که امکان لازم اوست. و آن به 

نقطه که  است  مقرَّر  زیرا محقَّق و  اعیانِ ممکنات،  به صورِ  اوست  تجلّیِ  ي حقیقت 
وحدت در جمیع ذراّتِ وجود دوران نموده و در هر یکی به قدر استعداد و قابلیّت  

لَوْنُ إنائِهِ)  نمایان شده که: ( و به لباس روحانیاّت و مثالیّات و جسمانیّات  لَوْنُ الماءِ 
 شعر: الفارضیّۀ:  ] 19آ\ [ستلبّس نموده. وفی القصیدةِ التائیّۀِ 

 کمََجنونِ لیلى أوْ کثُیَرِّ عزَّةِ *بهِاَ قَیْسُ لبُنْی هاَمَ، بلَْ کُلُّ عاشقٍِ  



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

227 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

 13بصورةِ حسُْنٍ لاحَ فِیِ حسُْنِ صورةِ *فَکلُُّ صبَاَ مِنهُْمْ إلى وصَْفِ لبَسِْهاَ  
محققّ،   فاضلِ  گفته:    ] 4ب\ [قو  آن  شرح  در  رومی،  قیصري  این  "داود  نیست  و 

آن الاّ  را  تلبّس  او  کسی  هر  پس  شد،  ظاهر  متنوعّه  مظاهرِ  در  واجبی  وجودِ  آن  که 
اند، زیرا به صور  گردانیده، اماّ محجوبان مظاهر را غیر او پنداشته  ]115آ\ [بمحبوب  

 ."اندازو محتجب شده
اند که مرکّب از دو قوس نزولی و  اي تصوّر نمودهي وحدت دایرهو از این سیر نقطه

 عروجی باشد: 
ي  ي اطلاقِ صرف و تجرّدِ محض به قوهّي وحدت از مرتبهکه نقطه «قوس نزولی» آن

به مراتبِ کاینات سریان سازد؛ و بعد   -نامند» مینفس الرحمنکه «-ي  ظهور  عشقیّه
که به لسان -از عبور از «عالم مثال» به «عالم حس و شهادت» آید و در مظاهر عقول  

ملائکه به   -اندشرع،  تا  شود،  ظاهر  معادن  و  نبات  و  حیوان  و  عناصر  و  افلاك  و 
«مرتبه التنزّلات»ي  ناسوتی است، که نسخهرسد که مرتبه  آخرُِ  ي جمیع  ي جامعهي 

تعینّات الهیّه است. و از جهت کثافتِ جسم و لطافتِ روح، مظهرِ صفاتِ جمالی و  
که   شد،  تواند  علََى  ﴿جلالی  الْأمَاَنَۀَ  عرَضَنْاَ  أَن  إِنَّا  فَأبَیَْنَ  واَلْجبِاَلِ  واَلْأَرْضِ  السَّماَواَتِ 

 .14] 72الأحزاب: [ ﴾ إِنَّهُ کاَنَ ظلَُوماً جَهُولاً یَحمْلِنْهَاَ وَأشَْفَقْنَ منِهْاَ وحََملَهََا الإِْنساَنُ
است  آن  عروجی»  «قوس  نقطه   و  آن  کملِّکه  اشتغالِ  سببِ  به  وحدت  ]  5آ\ [ق ي 

تخلیه  ] 19ب\ [س به  االله  تجلیه عبادُ  و  رذائل  از  نفس  الهیّه،  ي  نوامیس  به  آن  ي 
ي ] به مکانِ اوّل عودت کند، پس در همه 13آ\ چه مرآت قلب مصفاّ گردد، [تچنان

مظاهر و مشاهد غیر از آن جمال حقیقی، مرئی و مبصر نگردد و اثنینیّت رفع گردد.  
پیغمبر   که  است  مقام «جمع» است و وقتی  این  علیه وسلّم-و  االلهُ  ازو خبر    -صلّی 

 بیت:  15لی معََ االلهِ وقَْتٌ لا یسََعَهُ ملَکٌَ مَقرََّبٌ.))داده گفته است: (( 

 
 ي شیخ ابن الفارض  این دو بیت از تائیه  13
] را بر آسمانها و زمین و کوهها عرضه کردیم، پس، از برداشتن آن سر باز زدند و از آن  ما امانت [الهی و بار تکلیف  14

 .] انسان آن را برداشت؛ راستی او ستمگري نادان بودهراسناك شدند، و[لی 
 لی مع االله وقت لا یسعنی فیه ملک مقرب))(ي «ب» چنین ضبط شده است: (در نسخه  15



 

 

228 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

 16جا نه ملک گنجد نه مرسلدر آن   *ي آخر به اول رسد چون نقطه 

و از این همه تحقیقات معلوم شد که موجود حقیقی یکی بیش نیست و آن وجود 
جز   همه  عالم  و  است،  واجبی  پس مطلق  نیست.  وجود  آن  شؤونات  و  تعینّات 

کبیرچنان که:  17که شیخ  فرموده  «فصوص»  کتاب  از  «فص شعیبی»  در  العربی،  ابن   ،
عالَم عبارت از اعراضِ مجتمعه است در ذاتِ واحد، و آن اعراض در هر آنی متجدّد 

ي «مشائین» و «اشراقیّین» که شأن عرََض باشد؛ که در حکمت رسمیّهشود، چنانمی
ي تجدّد امثال، محجوبان از »؛ اما به واسطهالعرََضُ لا یبَْقَى زمانیَْنِمسطور است که: «

. و برین کسی از 18  ]15:    ق[  ﴾بلَْ هُمْ فِی لبَسٍْ مِّنْ خلَقٍْ جَدیِدٍ﴿اند  این غافل مانده
مطلّع   نظر  اعراضاربابِ  که  عالم  اجزاء  بعضی  در  «اشاعره»  الاّ  و     19اندنیست، 

فرقه   دو  هر  و  عالم.  اجزاءِ  جمیعِ  در  کرده]  5ب\ [ق«سوفسطائیّه»  اماّ  خطا  اند؛ 
اند، و اماّ  که جواهر متعدّده اثبات کردهآن  ] 20آ\ [سبه سبب    ] 115ب\ ب] «اشاعره»

 کنند که بدین اعراض متبلس باشد. که جوهري اثبات نمیآن «سوفسطائیّه» به سبب 
و سرّ این آن است که واجب الوجود را صفات متقابله است: بعض لطیفیه و بعضی  

کلَُّ یَوْمٍ هُوَ فِی  ﴿ها جائز و متصور نیست؛ پس به مقتضايِ  قهریه، و تعطیل یکی از آن
ي حصولِ شرایط و  چون حقیقتی از حقائقِ امکانیّه را به واسطه  ]29رحمن:  ال[  ﴾شَأْنٍ

او  تعیّن  مقتضاي  به  واجبیّه  وجود  آن  گردید،  وجود  فیضِ  استعدادِ  موانع،  ارتفاعِ 
بخشد و بعد از آن قهر احدیّت که  کند و او را «وجود اضافی» میتجلّی و ظهور می

صوریّه آثارِ  و  تعینّات  اضمحلالِ  تعیّن مقتضی  آن  عدم  اقتضاي  است،  متکثره  ى 
  إلى ما شاء االله تعالى.کند، و هکذا می

کلیّه   عالم  پنج  در  «هویت    یکیکه  -و  به «لاهوت» و  که مسمّی  ذات» است  «عالم 
است،    ۀ الحقائق»غیبیّه» و «غیب مجهول» و «غیب الغیوب» و «عین الأعیان» و «حقیق

 
 گلشن راز، شیخ محمود شبستري  16
شود، اما شیخ محیی الدین معمولا با وصف «شیخ  «شیخ کبیر» لقبی است که غالبا براي شیخ صدر الدین قونوي استفاده می  17

 شود. اکبر» معرفی می 
 بلکه ایشان از آفرینش جدید شک و شبهه دارند.  18
 العَرضَُ لا یَبقَْى زمانَیْنِ» نیستند. «ي البته متکلمان متأخر اشعري برخلاف متقدمین ایشان، قائل به قاعده  19



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

229 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

«مجمع    دومو   و  «برزخ»  و  «جبروت»  به  است  مسمَّی  که  است  صفات»  «عالم 

«عالم ملکوت» که او    سیومالبحرین» و «قاب قوسین» و «محیط الأعیان» و «العماء»،  
  ] 6آ\ [قرا «عالم ارواح» و «عالم افعال» و «عالم امر» و «عالم ربوبیت» و «غیب باطن»  

«عالم ملک» است و آن را «عالم حس و شهادت» و «عالم ظاهر» و   چهارمنامند،  می

ي غائیّه» و  «عالم ناسوت» است که «کون جامع» و «علّه  پنجمخوانند،  «عالم آثار» می 
به غیر   -هاي دگر که هژده هزار عالم است ي عالم«آخر التنزّلات» است، بلکه در همه

مختلفه    تجلّیاّتِ  به  که  نیست  واحد  ذاتِ  می]  20ب\ [ساز  به  متجلّی  و  گردد 
 شود. ظهوراتِ متنوعّه ظاهر می

اند: «تجلّی آثاري» و «تجلّی افعالی» و ي تجلیات را به چهار نوع تقسیم کردهو همه
 «تجلّی صفاتی» و «تجلّی ذاتی». 

افعالی» ظهورِ  «تجلّی  آثاري» ظهورِ حق است در جمیع صورِ جسمانیاّت، و  «تجلّی 
اوست به صفتی از صفاتِ ربوبیّه، و «تجلّی صفاتی» ظهور اوست به صفات سبعه یا  

وفی  ، و «تجلّی ذاتی» رفع اثنینیّت است؛ کما قالَ شارحُ گلشن الراز: (20ي ذاتیّهثمانیه
 الانکشافِ الذاتیِّ لا یبقى الغیرُ).

[ت به  در  13ب\ و چون  را  فعل  همه  کند، سالک  تجلّی  بر سالک  افعالی»  «تجلّی   [
او را فاعل نمی بیند و غیر  فانی  او  قالوا: «فعل  االلهُ  لا مؤثِّرَ فی  داند؛ کما  إلا  الوجودِ 

 رباعی: ي «محو» است. و این مرتبه تعالى»

 ي اطوار یکی استدارنده] و[آرنده  * در کون و مکان فاعل مختار یکی است 
 22روشن شودت کین همه انوار یکی است  *آري سر  21از روزن عقل اگر برون

ي صفات را در صفات او مضمحل و چون به «تجلّی صفاتی» تجلّی کند، سالک همه

 
«حیات»، «علم»، «اراده»، «قدرت»، «سمع»، «بصر» و    اند از: دانند که عبارت اشاعره صفات ذات یا معانی را هفت صفت می  20

صفات سبعه یا  دانند؛ به همین دلیل ملا ابراهیم بن حیدر از آن به ««تکوین» را هم جزو صفات ذات می ماتریدیه «کلام»؛ اما  
 » یاد کرد. ي ذاتیهثمانیه 

 «ق»: (بیرون)  21
 . یی بها خ ی، شکشکول  22



 

 

230 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

 رباعی:  گویند. ] 6ب\ [قو این مرتبه را «طمس»  23بیندمی
 ي آن زلف چو سنبل شنوي از شانه ] 116آ\ [ب *هر بوي که از مشک قرنفل شنوي 

 24گل گفته بود گرچه ز بلبل شنوي *ي بلبل ز پی گل شنوي چون نغمه
ذات احدیت  اي از نور  و اگر به «تجلی ذاتی» تجلی کند،  سالک ذات همه را لمعه

و توهم نکنند که این «اتّحاد» است یا «حلول»،   25ي «فنا» است.داند، و این مرتبهمی
«اتّحاد»   می]  21آ\ [سچه  متصوّر  اثنینیّت  در  «حلول»  اینو  و  تکرار  شود.  گفتم  که 

وحدت است و رفع تقید ما به الامتیاز است در میان مطلق و مقید با بقاء امکان ذاتی 
 بیت:  ممکن.

 26جدا هرگز نشد واالله اعلم* رویی ز ممکن در دو عالم سیه
بقرة ال[  ﴾فَأیَنْمَاَ تُوَلُّوا فثََمَّ وجَْهُ اللَّهِ﴿  نحو قوله تعالی: -چه موهم به «حلول» است  و آن 

وقولِهِ، صلّی االله  ، 28]5:  طه [  ﴾استَْوىَ الْعرَشِْ علََى  نُٰ◌ الرَّحْمَ﴿وقوله تعالی: ، 27]115: 
 بیت:  محمول بر «ظهور» است نه بر «حلول». -((وکانَ فی عماءٍ)) علیه وسلّم:

 29که تجلی نداند او ز حلول* گوید آن کس درین مقام فضول 
ي  چه به اتحاد ماند، مثل ((کنُْتُ سمَْعَهُ وَبَصرَهَُ)) و امثال آن، مراد ظهور و غلبه و آن

حکم بر فرع، و کل بر جزء، و وجوب بر امکان، و وحدت بر کثرت است، و رفع  
 بیت: احکام کثرت است، نه اتّحادِ حقیقی. 

 30کین وحدتی است لیک به تکرار آمده * جا حلول کفر بود اتحاد هم ] این7آ\ [ق

 
 داند«س» و «ق»: می  23
 شیخ فخرالدین عراقی  24
عیانی ذوقی، برگرفته است، هرچند ابیاتی  این مطالب را با اختصار از شرح گلشن راز در باب مراتب توحید شهودي  شارح   25

محمد   الدین  شمس  راز»،  گلشن  شرح  فی  الإعجاز  («مفاتیح  است.  مزبور  کتاب  در  مذکور  ابیات  از  متفاوت  آورده  که 
 ) 228-227لاهیجی،  

 گلشن راز، شیخ محمود شبستري  26
 پس به هرجا روي آورید، رو به سوي خداوند است  27
 خداوند رحمان بر عرش استیلاء یافت 28
 گلشن راز، شیخ محمود شبستري  29
 شیخ فرید الدین عطار نیشابوري  30

https://surahquran.com/24.html


 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

231 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

 اند. و این ظهور و نمایش را به ظهور و نمایش بحر در امواج و حباب تشبیه کرده
 بیت: 

 إنَّ الحوادثَ أمواجٌ وأنهارُ  * البحرُ بحرٌ على ما کانَ فی القِدَمِ 
 31عمََّنْ یشکلُ فیها فهیَ أستارُ  * لا یَحْجبُنََّک أشکالٌ تشاکلَهَا 

 رباعی:
 خواهی که برَي به حالِ او در همه پی *کند در همه شی هستی که ظهور می

 32می وي بود اندر وي و وي در می می *رو بر سر می حباب را بین که چه سان 
) فرموده:  «تجلیات»  کتاب  العالمَ،  و صاحب  یکوّنُ  المقاماتِ  کلُّهُ وبتجلیّه فی  فالعالمَُ 

[ت]  21ب\ [س یضافُ  33وحداتٌ بعضٍ،  إلى  مرکبّاتٍ).  41آ\ بعضهُاَ  تسُمََّى  نیز  ]  و 
  ظهورِ ذاتِ واجبُ الوجود در مراتبِ ممکنات، همچون ظهورِ واحد است در اعداد. 

 بیت: 
 34آن یکی باشد درین ره در یکی *گر بسی بینی عدد گر اندکی  

و مثال این در عالم حس و شهادت، آفتاب است که ذاتِ آفتاب یکی است و شعاعِ  
نیز یکی است، ولیکن در شعاع او کثرتِ  او که عینِ ظهورِ اوست در مرتبه اي دگر 

شود،  ي مجالی متعدّده و مظاهر متکثرّه، متجزّي و متعدّد مینسبی هست که به واسطه
 اگرچه به حسبِ ذات یکی است. 

شود،  ي درخت است که به صورتِ شاخ و برگِ درخت ظاهر میو نیز مثال این، دانه
دانه در صورت درخت [ق کم 7ب\ لیکن سیر  و  زیاد  منقسم و  و  متغیرّ  متبدّل و   [

تغیرّ   قابل  و  است  غیبی  امري  که  واحدیّت  و  احدیّت  معنوي  سیر  به خلاف  شود، 
ما رأیتُ شیئاً إلا ورأیتُ  اند: (جا گفتهو تجزيّ و انقسام نیست. و از این  ] 116ب\ [ب

 مصرع: اند.. بلکه سالکانِ صاحبِ کشف، در خود همگی او را یافتهااللهَ تعالى فیه)

 
 ی النابلس  ی عبد الغن 31
 لوایح، مولانا عبدالرحمن جامی  32
 «س» و «ق»: (واحدات)  33
 منطق الطیر، شیخ فرید الدین عطار نیشابوري  34



 

 

232 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

 35فلمْ أنظرُْ بعینی غیرَ عینی
که که نورِ مهر را به ماه نسبت کنند، با آنچنانجا عاشق عینِ معشوق آمد، اما هماین 

ماه نوري ندارد و نور همه نورِ مهر است، صورتِ معشوق را به محبِّ عاشق اضافه  
آنمی با  مبراّست. سازند،  صورت  از  خود  عاشق  و  است  معشوق  صورت  آن    که 

 رباعی:
 کان نقش آراست ] 22آ\ [سآن صورت آن کس است *  ي هستی پیداست هر نقش که بر تخته

 36موجش خوانند و در حقیقت دریاست  * دریاي کهن چو برزند موجی نو  
پس بنابرین ظهور و بروز، صاحبانِ کشف و شهود جمالِ مطلقِ حقیقی را در مرایاي  

میمتعدّده تماشا  کائنات  ذرهّي  هر  و  نور  سازند  آن  مطلع  را  وجود  ذراّتِ  از  اي 
غلبهمی از  حال  این  از  و  دادهدانند،  خبر  شوق  سطوت  چناني  «أنا  اند،  بعضی  که 

اند و بعضی از آن جمال مطلق به «بت»  گفته سبحانی ما أعظم شأنی»الحق» و بعضی «
 اند. و «ترسابچه» تعبیر کرده

 37وَکلٌُّ إلى ذاكَ الجمَاَلِ یشُیِرُ  *  عباراتنُاَ شتَّى وحسُنْکَُ واحِدٌ 
الفارض مصري   در بعضی قصاید خود آورده که آن    -رحمۀُ االلهِ تعالی علیه-و ابن 

کما    ] هر معنی از معانی لطیفه ملاحظه کرده،8آ\ جمال مطلق حقیقی در مظهري [ق
 شعر: قال:

 فی کلُِّ معنى لطیفٍ رائقٍ بهجِ   *ترَاهُ إنْ غابَ عَنّی کلُُّ جارحۀٍ 
 38تألّفا بیَْنَ ألحانٍ مِنَ الهزجِ  *  فی نَغمَْۀِ العُوْدِ والناّيِ الرَّخیِْمِ إذا 

اما چون   است،  کرده  اشارت  بروز  و  ظهور  بدین  نیز  برکات  با  کلمات  این  ناظم  و 
ي ناسوتی اتمِّ مراتب است، اغلب آن ظهور را در مراتب انسانیت اداء کرده، و مرتبه

 
 : چنین استالفتوحات المکیۀ، و تمام آن  شیخ اکبر محیی الدین ابن عربی، در  35

 سواه فهو حق فی الحقیقۀ * فقل للحق إن الحق ما هو 

 فعین الحق أعیان الخلیقۀ* فلم أنظر بعینی غیر عینی 
 بابا افضل کاشانی  36

   37 مولانا
می  38 غایب  و  نهان  مقابل چشمانم  از  محبوب  که  همه هنگامی  تازه شود،  و  نیکو  و  لطیف  معنی  هر  در  را  او  اعضایم  اي  ي 

 کنم.شوند، مشاهده میي عود و نواي نی به هنگامی که با هم نواخته می بینند. چنان که معشوق را در نغمه می 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

233 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

به   بیشتر تصریح  انسان  افراد  از  است،  انسانیّه  اتمِّ وجودات  انبیاء  کمّلِ  چون وجود 
 : -قُدِّسَ سرُِّه -قالَ الناظمُ  کرده است. -علیهم الصلاةُ والسلامُ -انبیاء کرام 
 دل برد و نهان شد * ] هر لحظه به شکل آن بت عیار درآمد14ب\ [ت

 [مولانا]   گه پیر و جوان شد * هردم به لباس دگر آن یار برآمد] 22ب\ [س
مقت به  مخفى  ضیعنی  کنز  آن  أعرَْفُ))  أنْ  ((فأحببَْتُ  جمالِ اى  و  مطلق  وجودِ  که 

هر ساعت به شکل    39]29:    الرحمن  [  ﴾کلَُّ یَوْمٍ هُوَ فِی شَأْنٍ  ﴿واجبی است، به حکمِ  
خلقی  و  گردیده  محتجب  و  نهان  متنوعّه  تعینّات  نقابِ  و  روپوش  به  و  برآمد  دگر 

ي معنی و کسی عاشق صورت گردید و آن جمال حقیقی از  بدان شیفته؛ کسی شیفته
و یا عاشق    ] 117آ \ همه دل ربوده. چه هرکه عاشق است یا عاشق جمالی است [ب

کمالی، و کمال و جمال برو منحصر است؛ چه اوست که به لباس همه متلبّس شده و  
ي خود ] به توهّم فاسده8ب\ به صورت پیر و جوان برآمده. لیکن عشاّقِ صورت [ق

 بیت: رباي ایشان چیست.دانند که عاشق کیستند و دلاند و نمیاز معشوق دور مانده
 40گر بدانند و دگر نه سوي توست  *  میل خلق جمله عالم تا ابد

رباید.  ها میو حسنی که معشوق همه است، ظل وحدت حق است و به آن سبب دل 
وحدانی هیئت  که  اعضاست  تناسب  از  عبارت  «حسن»  یا    41زیرا  و  است،  اعتدالی 

چنان ظاهر شده،  اعضا  تناسب  در  که  است  عین وحدت  «حسن»  گفتهخود  اند:  چه 
 حسن روحی است منفوخ در قالب تناسب. 
رباي همه عشاق است، و عاشق هم او اما  و بر هر تقدیر معشوق وحدت است که دل

اي دگر. و از جهت این ظهور در مظاهر کاینات و همه  به اعتباري آخر و در مرتبه
خود را پوشیدن ازو به  ]  23آ\ [س هاي و رسوا کردن و بدین حجابکس را شیفته

عشوه معشوقان  که  زیرا  کرد؛  تعبیر  عیار»  شعبده«بت  دلبران  و  به  ساز  را  خود  باز 
را شیفته و رسوا میعاشقان می ایشان  و  ایشان  نمایند  از  را  آن خود  از  بعد  کنند و 

 
 .هر زمان، او در کاري است  39
 شیخ فرید الدین عطار نیشابوري  40
 ي «ب» و «ق»: (وجدانی) در نسخه  41



 

 

234 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

 گوید: گذارند. و عین القضات همدانی میکنند و ایشان را در وادي فراق میپنهان می
 رباعی:

 داد بدین حیله دل از دست ببردمی *  درد اول که بتم شراب صافی بی
 بازار چنین کنند با قرجه و کرد  * وانگاه مرا به دست هجران بسپرد  

 گوید: ] به شکل دگر برآمده، می9آ\ که هر لحظه بتی [قو براي تحقیق و تفصیل این
 غواّص معانی *  گاهی به دل طینت صلصال فرو شد

 [مولانا]   زان پس به جنان شد*  گل فخاّر برآمدگاهی ز تک که
و    روحانیّات  مظاهرِ  مراتبِ  از  واجبی  مطلقِ  جمالِ  آن  عبورِ  از  بعد  گاهی  یعنی: 

مرتبه به  دگر  جسمانیاّت  و  میانهمثالیاّت  به  و  فروشد  ناسوتی  قلبِي  طینتِ   ي 
 صلصالِ آدم درون آمد و غواص معانی شد.

جمالِ واجبی در روح انسانی که اکثر ارتباط او به قلب    42زیرا که به سبب آن تجلّی
گردد. و مستتر و مندرج در خلقت انسان است، ظاهر می  43است، علوم و معارف که 

] در روح انسانی مُضمْرَ است، در  15آ\ هیچ شک نیست که معانی و علومی که [ت
 شود و از آن گفت که: «غواّص معانی» شد.ي دگر یافت نمیهیچ مرتبه

گل فخاّر برآمد» و در صورت آدم ظاهر شد، بعد از آن به جنّتِ و «گاهی از ته که
«تجلّی رحیمی» است    -واالله أعلم  -دار السلام داخل شد. و مراد از این  ]  23ب\ [س

که عبارت از فیََضاَنِ کمالات معنوي است بر مؤمنین و صدیّقین و اربابِ قلوب. و از 
میاین که  میجاست  باغچه  را  انسان  خلقت  رحیمی»  «فیض  این  که  گویند  کند 

 بیت:  شود.بر هزار هزار گل معارف می ] 117ب\ مشتمل [ب
 44ز فیضش خاك آدم گشت گلشن* ز فضلش هر دو عالم گشت روشن 

] که غرض از این تجلّی واجبی است در مظهر  9ب\ و ظاهر این بیت آن است [ق
نبی وسلامُهُ-آدم  علیهِ  االلهِ  این   -صلواتُ  مؤیّد  شد»  جنان  به  پس  «زان  او:  قول  و 

 
 «ق» (و) +   42
 «ب»  -(که)  43

  44 محمود شبستري  



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

235 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

 گردد. می
می که  بیت  آن  به  را  بیت  این  بنابرین  یک  اما  مقصود  شد»  ملائک  «مسجود  گوید 

میمی لازم  تکراري  نوع  و  و  گردد  است  واقع  هم  دگر  ابیات  در  این  لیکن  آید، 
علیه  -شاید که مراد تجلی واجبی باشد در مظهر مطلق بنی آدم، نه خصوص آدم  می

و قول او «زان پس به جنان شد» منافی آن نیست، زیرا که بهشت    -الصلاة والسلام
 خود جاي بنی آدم است. 

و «صلصال» گلِِ خشُک است که ازو آوا بیاید، و «فخاّر» خَزَف است، یعنی: سفال. 
الصلصالُ»: الطینُ الیابسُ الذي لهُ صلصلۀٌ، و«الفخاّرُ» «"رحمۀُ االلهِ علیه:    ،قال البیضاويُّ

 ."الخزفُ، قدْ خلَقََ االلهُ تعالى آدَمَ مِنْ ترابٍ
 کان دلبر زیبا  * منسوخ چه باشد چه تناسخ به حقیقت 

 [مولانا]  قتاّلِ زمان شد * از کف کراّر برآمد] 24آ\ [سشمشیر شد و  
اي که هیچ کمالی نمانده إلا  بدان که حکماءِ قائلین به «تناسخ» گفتن که نفوس کامله

گیرند و به کمالات خویش التذاذ اند، به عالم قدس تعلقّ می أنهّا بدان متصف گشته
اند، براي تتمیم ِکمالات در ابدانِ کمالات نرسیده  کنند؛ اماّ نفوسِ ناقصه که به همهمی

گویند، و سازند و آن را «نسَخْ» مینمایند و از بدنی به بدنی انتقال می انسانی سیر می
نامند، و اگر به نباتی درآید آن را  ] حیوانی درآید آن را «مسَخْ» می 10آ\ اگر به بدن [ق

 گویند.آن را «فسخ» می 45«رسَخْ» خوانند، و اگر به جمادي آیند
بایست که نفس ، می47بوديتناسخ درست می  46زیرا اگر-و چون تناسخ باطل است  

ناظمِ   -گاهی تذکرّ و یادِ احوالِ بدنِ اولی بکند، مع أنّه چنان نیست در بدن ثانی گاه
گفت: «منسوخ چه باشد چه تناسخ به حقیقت»، یعنی: این   -قُدِّسَ سرُِّه-این کلمات  

به آن  بلکه  نیست،  «تناسخ»  به طریق  کاینات  ظهور و بروزِ جمالِ واجبی در مظاهرِ 
بر  مختلفه  تقیّداتِ  و  تعینّات  اعتبارِ  به  که  است  واحدي  ذاتِ  یک  که  است  طریق 

 
 «ب» و «ق»   -(آیند)  45
 «ب». «ق»: (که)   -(اگر)  46
 بود)«ق»: (مى  47



 

 

236 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

 شود. و موجودات ذهنیّه و خارجیّه منبسط می مراتبِ عقلیّه
رساله در  می[الـ] ي  و  این  تمثیل  در  الفاخرة  ومیکائیلَ  " گوید:  درة  جبرائیلَ  کنحوِ 

قائمۀٌ بهم، وکذلکَ  وعزرائیلَ   کلهّا  ألفِ مکانٍ بصورٍ شتّى  مائۀِ  الآنِ فی  یظهرونَ فی 
رحَمَِهُ  ]  24ب\ [س-] کما یرُوْىَ عنْ قضیبِ البانِ الموصلیِّ  15ب\ أرواحُ الکملِّ، [ت

أنّهُ یرُىَ فی زمانٍ واحدٍ فی مجالسَ متعددةٍ مشتغلاً فی کلٍّ بأمرٍ غیرِ ما فی    -االلهُ تعالى
 تحقیق کرده که این طریق «تناسخ» نیست.  ؛"الآخرَِ

کرده،   ] 118آ\ این ظهور را ادا [ب إلى آخره» و بعد از آن گفت: «منسوخ چه باشد ... 
 گفت: 

 قتّالِ زمان شد» *  برآمد ]10ب\ [ق«کان دلبر زیبا شمشیر شد و از کف کراّر 
به   است  کثَرَات  اضمحلالِ  مقتضی  که  احدیّت  قهرِ  مقتضاي  به  زیبا  دلبر  آن  یعنی 

است   طالب»  ابی  بن  «علی  مراد  که  «کراّر»  کفِ  بر  االلهُ  -صورتِ شمشیر شده،  کرََّمَ 
ي انسانی را باطل  شده، بسیاري از بنیه  48برآمد و قتاّل زمان  -وجَهَْهُ وَرضَِیَ االلهُ عنَْهُ

 گردانیده و هلاك ساخته. 
 از بهر تفرّج * خواست که گردد همه عالم به یکی دممی

 [مولانا]   کنان شدتسبیح * عیسی شد از گنبد دواّر برآمد
می یک یعنی:  را  همه  و  بگردد  دم  یکی  به  تفرج  بهر  از  عالم  همه  در  که  خواست 

ي کثافت و تقیّد به قیدِ جسم متصوّر نیست، ساعت مشاهده نمایند و این در مرتبه
ي «تجرّد» ممکن است، زیرا مجرّدات را ماضی و حال و مستقبل همه اما در مرتبه

ظهور کرد و بر گنبدِ افلاك برآمد و    -علیه السلام-حاضر است. پس به مظهرِ عیسی  
تسبیح شده،  داخل  مجرّدات  سلِکِْ  و  به  مجردات  تقدیس  و  تسبیح  چه  شد.  کنان 
 49إلى آخره. ]30البقرة:  [ ﴾... وَنَحْنُ نسُبَِّحُ﴿ملایکه را گویا از لوازم ذات است که 

 رفت به کشتی ] 25آ\ [سخود  * گرد جهان را به دعا غرقگه نوح شد و 

 
 «ق»   -(زمان)   48
] گفتند: «آیا در آن کسی را  و چون پروردگار تو به فرشتگان گفت: «من در زمین جانشینی خواهم گماشت»، [فرشتگان  49

کنیم؛ و به تقدیست  گماري که در آن فساد انگیزد، و خونها بریزد؟ و حال آنکه ما با ستایش تو، [تو را] تنزیه می می 
 «.دانیددانم که شما نمیپردازیم.» فرمود: «من چیزي می می 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

237 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

 [مولانا]   آتش گل از آن شد * گه گشت خلیل و ز دل نار برآمد
تجلی نمود و خلق جهان را به   -علیه الصلاة والسلام-یعنی گاهی به صورت نوح  

غرق کرد و همه   50]26:    نوح  [  ﴾رَّبِّ لاَ تَذَرْ علََى الْأَرْضِ منَِ الْکاَفرِیِنَ دیََّاراً﴿دعايِ  
را به طوفانِ سطوتِ قهرِ احدیّت مستغرق و مستهلک گردانید و خود به کشتی رفته  

 در ضمنِ بعضی از وجوداتِ مستعار بعضی دگر از مظاهر نمایش کرد.
خلیل   ابراهیم  مظهر  به  گاهی  والسلام-و  الصلاة  میان  11آ\ [ق  -علیه  از  و  درآمد   [

رحمتِ   اثرِ  چون  آري  شد.  گلستان  برو  سبب  بدان  آتش  سربرآورد،  نمرود  آتش 
بنیه کند  ظهور  ابراهیم  رحمانی  مظهر  والسلام-ي  الصلاة  نمرود   -علیه  آتش  به 

ارهّنمی آید،  به جوش  احدیّت  قهرِ  را  سوزد، و چون  زکریا  کَفرَهِ،  السلام-ي   -علیه 
سازد. پس تأملی کن که این حوادث عالم کون و فساد همه از  شق کرده و هلاك می
 ها جایز و متصوّر نیست. ي الهی است، که تعطیلِ یکی از آناقتضاي اسماء متقابله

 زان بوي قمیصش  * یوسف شد و در مصر فرستاد قمیصی
 [مولانا]  نادیده عیان شد * ي یعقوب چو انوار برآمددر دیده

] و منظرِ نظرِ یعقوب و زلیخا گردید و  16آ\ یعنی: به مظهر جمال یوسف درآمد [ت
جاذبه مهجوري  از  وادي  در  را  یعقوب  و  رفت  مصر  به  کنعان  از  زلیخا  و  عشق  ي 

محنت و  ]  25ب\ [س گرفتار ساخت، تا چنان شد که از غایتِ الم و فراق و شدّتِ  
گردید. و باز در مظهرِ یوسفی    ] 118ب\ اش کور و نابینا [ببینشاشتیاق چشمِ جهان

و  گردید  مصر  عزیزِ  آمده،  عزّت  مسندِ  بر  بندگی،  محنتِ  طورِ  به  او  تطوّر  از  بعد 
پیراهنِ خود براي یعقوب به کنعان فرستاد تا زان بويِ پیراهن، در چشمِ یعقوب مانندِ 

 ها برو عیان شدند.انوار سربرآورد و از نابینایی، بینایی آمده و نادیده
-ي یعقوب  ] بلی چون جمالِ واجبُ الوجود به مصرِ کثرات آمد و از دیده11ب\ [ق

ي مراتب  ي قابلیّتِ صرف و تجرّدِ محض است، که اصل همهاز مرتبه  51که عبارت
ي قابلیّتِ صرف از  دور مانْد و پیراهنِ مظاهر پوشیده گشت، آن مرتبه  -کثرات است 

 
 پروردگارا، هیچ کس از کافران را بر روي زمین مگذار،  »50
 «ب» و «ق»   -(که عبارت)   51



 

 

238 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

آن جمالِ مجرّد  مشاهده التجرّد-ي  مظاهر   -مِنْ حیثُ  لباسِ  در  را  او  بلکه  بازماند، 
اصلی   موطنِ  سوي  به  نموده،  خلع  را  مظاهر  پیراهنِ  واجبی،  جمالِ  آن  باز  تا  دید 

از عالم عینی را  به مرتبه  52فرستاد؛ یعنی صورِ مظاهر  اي که وجود  حس و شهادت 
فرستاده، دیده باز آن جمال را مجرّد و علمی غیبی  نور حاصل شد و  ي یعقوب را 

 منخلع از لباس مظاهر مشاهده نمودند.
 اندر ید بیضا * کرد شبانینی نی همه آن بود که می

 [مولانا]   زان بحرکنان شد * گه چوب شد و در صفت مار برآمد
نی جمال   یعنی:  آن  همه  بلکه  نموده،  تجلّی  فقط  شد  گفته  که  مظاهر  همان  به  نی 

مر شعیب را   ]  26آ \ [سکردواجبی بود که اندر صورت ید بیضاي موسی، شبانی می
گردید   -علیه السلام-و نیز هم او بود که چوب شد و عصاي موسی    -علیه السلام-

و به صفت مار برآمد تا حبِال و عِصِیّ ساحران فروخورد و بحر را بکند، یعنی: شق 
ساخت تا بنی اسرائیل از آن گذشتند و فرعون و هامان و جنود ایشان، در آن غرق  

 شدند. 
گاهی به صفتِ جمال و لطف  -علیه الصلاة والسلام-محصَّل آن که: در مظهر موسی 

ساخت، بلکه شبانی ارواح انسانی ] و شبانی و ترتیب ارواح می12آ\ کرد [قتجلّی می
می نفوس  ترتیب  میو  کمال  اوج  به  نقصان  از حضیض  را  ایشان  و  و کرد  رساند، 

شد و گاهی بحر را  ساخت و در صورت مار ظاهر میگاهی به صفت قهر ظهور می
 وجودات و مقتضی هلاك بعضی دگر گردید.  53کرد، تا سبب نجات بعضیشق می

 در صورت بلهی  * گفت «أنا الحق»فی الجمله هم او بود که می
 [مولانا]   نادان به گمان شد * منصور نبود آن که بر آن دار برآمد

الحق»   «أنا  بلهی  در صورت  که  بود  الوجود  واجبُ  مطلقِ  جمالِ  آن  هم  والحاصل: 
گفت،  گفت، آن منصور نبود که بر آن دارِ سیاست و هلاك برآمد و «أنا الحق» میمی

جمال حقیقی است، به گمان شد و تصوّر    ] 119آ\ ب ] اماّ نادان که محجوب از این

 
 «ب» و «ق»: (غیبی) 52
 «ب» و «ق»  -(بعضی)  53



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

239 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

[ت منصور  آن  که  می16ب\ کرد  الحق»  «أنا  که  بود  همو  ]  که  دانستی  زیرا  گفت؛ 
در مطلعِ هر موجود طلوع کرده و در هر مظهري ظاهر و نمایان شده و هر   54است 

و  ]  26ب\ [س  -جَلَّ جلالُهُ-قولی و فعلی که در وجود آید، همه قول و فعل اوست  
 رباعی:  از این معنی خبر داده گفته است: -رحَمَِهُ االلهُ -شیخ احمد غزالی 

 در راه وصال او نپوید چه کند  *دل گوهر وصل را نجوید چه کند  
 55آیینه «أنا الشمس» نگوید چه کند * خورشید چو بر آینه تابان گردد 

چون در   56و  سالک  مقام  آن  در  و  باشد  جمع»  «سکر  مقام  در  کلمات  این  صدور 
[قملاحظه جمالِ  از  12ب\ ي  آگاهی  حتی  حق،  غیر  از  آگاهی  شده،  غرق  مطلق   [

کلمه قائلِ  از  لاجرََم  ندارد،  نیز،  خود  به  نفسِ  ساخت؛  تعبیر  «بلُه»  به  الحق»  «أنا  ي 
مرتبه رتبهخلاف  که  الجمع»  بعد  «فرق  که  ي  است،  مکملّ  کاملانِ  مقامِ  و  ارشاد  ي 

صاحب آن را علم و دانایی است و آگاهی از صورِ متکثّره و مظاهر مختلفه باشد و  
 گردند.بدان از جمال مطلق نیز غافل نمی

ي «أنا الحق» و امثالِ آن در مقام «انبساط» بعضی اولیاء االله را اذن گفتن و و این کلمه
به آن  شود و بعضی را نمیاظهار کردن می الخطاب»  شود، چنان که صاحب «فصل 

 تصریح کرده. 
 

 ي باطن از دیده * گر تو بصیري 57این دم نه نهان است ببین
 [مولانا]  از عین نهان شد * این اوست کزو این همه گفتار برآمد

ي باطن. و به چشم  یعنی: این دم آن جمالِ واجبی نهان نیست، گر تو بصیري از دیده
«أنا  گفتار چون  همه  این  ازو  که  اوست  این  که  بدان  و  کن  تماشا  و  ببین  بصیرت 

 ]  27آ\ [سالحق» و امثال آن، برآمد و از عین ظاهر به روپوش مظاهر متکثرّه نهان

 شد.

 
 «ب»  -(زیرا دانستی همه اوست)   54

  55 ابوسع ید  ابوالخ یر 
 «ق»: (این)  56
 «ق»   -(ببین)   57



 

 

240 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

ي باطن و چشم بصیرت گشاده باشد، این جمال مطلق  و بالجمله، کسی را که دیده
ازو پوشیده و پنهان نیست، بلکه مظاهرِ متکثرّه همه مرایايِ نمایشِ آن جمال باشند، 

به واسطهولیکن از دیده گردد و این ي تکثرِّ مظاهر پنهان و مختفی میي محجوبان 
 گردند. حجاب می 58] اسباب ظهور او بودند، همه نقاب و13آ\ مرایا که [ق

را   الأشیاء  مع  وقوف  بلکه  نگویند،  حجاب  را  اشیاء  نفس  محقّقان  جهت  این  از  و 
ساخته الوجودي،  حجاب  واجب  جمالِ  آن  سوي  به  اشیاء  از  عبور  عدم  یعنی  اند، 

 59چنان که صاحب کتاب «الحجب» تحقیق کرده.
 قانونیِ عالم  * چوبی بتراشید و دوصد تار برو بست 

 [مولانا]    تا روح دران شد * از دل هر تار برآمد  60ي زارصد ناله
 61هر تاري  ] 911ب \ اند و گاه نواختن [ب«قانون» سازي است که بر آن تارها بسته

می قانونآوازي  که  است،  الوجود  واجب  عالم» خداوند  «قانونی  به  مراد  و  نواز  آید. 
یَتَصرََّفُ فِیِ  "نوازد و متصرّف علی الاطلاق است که  عالم است و قانونِ عالم را می

 . "ملُکِهِ کیفَ یشاءُ
می71آ\ [ت و  که]  باشد  کسی  همان  عالم»  «قانونی  به  مراد  که  عالم،   62شاید  در 

نواز باشد و مراد به «چوب تراشیدن» و «دوصد تار برو بستن» همین مهیّا کردن قانون
تاري   هر  از  و  بسته  برو  تارها  کرده،  مهیاّ  را  «قانون»  ساز  یعنی  است؛  «قانون»  ساز 

میناله زاري  را  ي  آواز خوش  که  گردید،  تارها  آن  آواز  متعلقّ  انسانی  روح  تا  آید، 
که تا زود زود روح   مهیاّ کرده] 27ب\ [س اند. و براي آن این ساز را غذاي روح گفته
ي تعلقّ به آوازهاي ساز، از علایق جسمانی مجرّد گشته، به سوي  انسانی به واسطه

 ] مطلق پرواز نماید.13ب\ آن جمال [ق

 
 «ب» و «ق».   -و) ( 58
اعلم أیها المحب کائنا من کان أن الحجب التی بینک وبین محبوبک کائنا من کان، لیست شیئا سوى وقوفک مع الأشیاء لا   59

 )  102للأشیاء. (الحجب، الشیخ محیی الدین ابن عربی، 
 «ب» و «ق»: (راز) 60
 «ب» و «ق»: (تار)  61
 «ب» و «ق»  -(که)  62



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

241 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

چه مشاهد و مجرَّب است. و از و آوازهاي  ساز را درین تأثیري عجیب است، چنان
منقول است که همیشه «رباب»    -رحَمَِهُ االلهُ تعالی-ناظم این کلمات حضرت مولوي  

شد و گفتی: که مثَلَِ این، مَثلَِ عصاي موسی است که بر فرعون مار مینواختی و می
موسی   والسلام-براي  الصلاة  می  -علیه  مأرب  پر  و  عصاي  این  ارتکاب  اما  و  بود. 

 امثال این از محرَّمات شرعی، از غیرِ صاحبِ کشف و شهود منکرَ باشد.
و احتمال است که مراد به «چوب تراشیدن» پیدا کردن هیکلِ انسانی باشد، و به «تار  
برو بستن» پیدا کردنِ معارف و علوم و انواع ادراکات حواس ظاهري و باطنی باشد، 

گردد و روح که نفس ناطقه است به آن تعلق ها اثري ظاهر میکه از هر یکی از آن
 گیرد. می

 آن روحِ مقدسّ * مسجود ملایک شد و لشکرکشِ ارواح
 [مولانا]   مردودِ زمان شد * شیطان ز حسد بر سر انکار برآمد

آدم   مقدسِّ  در مظهر روح  السلام-یعنی  و    -علیه  لشکرکش  مسجودِ ملایک شد و 
ها بستند، آدم گردید و همه را پیش آوردند و پیشِ او صفسالارِ ارواحِ جمیعِ بنیسپه

همهچنان تکبرّ  که  و  حسد  ز  شیطان  و  نمود  مشاهده  را  خود  اولادِ  ارواحِ  أنا  ﴿ي 
 نبرد، مردود زمان شد.] 28آ\ [س بر سر انکار برآمد و او را سجده 63﴾خیَرٌْ

انبیاء   نیست  متصوّر  تعطیل  را  «مُضِلّ»  و  «هادي»  اسم  دو  چون  الصلاة  -و  علیهم 
این  14آ\ [ق  -والسلام از  ] مظهر اسمِ «هادي» شدند و شیطان مظهرِ اسم «مضل». و 

اند، تا کسی را که استعدادِ وصولِ آن است که شیطان را حاجب درگاه خداوند گفته
نباشد منع کند و محجوب   گرداند، چنان که حاجبانِ درگاهِ سلاطین کسی را بارگاه 

سازند و به وصول آن بارگاهش راه  که لیاقت صحبت پادشاه نباشد، منع و زجر می
 دهند. نمی

 تختش به دو عالم * و ورا باد همی برد ] 120آ\ گه گشت سلیمان [ب
 [مولانا]     استاد زمان شد* گه گشت چو داود پر انوار برآمد 

سلیمان   مظهر  به  گاهی  السلام-یعنی  گشته،    -علیه  او  مسخَّرِ  باد  و  ساخت  ظهور 

 
 من از او (آدم) بهترم الأعراف که ابلیس گفت:  اشاره به آیه دوازدهم سوره  63



 

 

242 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

:    سبأ[  ﴾ غُدوُُّهاَ شهَرٌْ وَروََاحهُاَ شهَرٌْ﴿برد که  ] به دو عالم باد می17ب\ تخت او را [ت
و گاهی به صورت داود تجلّی نمود و پی انوار برآمد و استاد زمان شد در   64  ]12

بنیه حفظِ  موجبِ  که  ساختن  زره  صنعتِ  در  نیز  و  علوم  که  تعلّمِ  است،  انسانی  ي 
 مظهر صفات جلالی و جمالی خداوندي است، عزََّ شأنُهُ. 

پادشاهِ صوري میسرّ بود و انس و جن و   -علیه الصلاة والسلام-و چون سلیمان را  
خلیفه بود، لاجرم این بیت   -علیه السلام-طیور و وحوش همه مسخرّ بودند، و داود  

 اشارت تجلّی آن وجود واجبی است به دو اسم «قادر» و «مکوِّن»؛ چنان که محقّقان
اند که پادشاه مظهر امر «کُنْ» باشند و چون داود را خلیفه گردانیده گفته]  28ب\ [س

امر کرده بود که در میان عباد االله به حق حکم کند، و شک نیست که حکم   بود و 
گفت که: «گه    -قُدِّسَ سرُِّهُ    -کردن بر نور فهم و علم موقوف است، ناظم کلمات  

 گشت چو داود پی انوار برآمد».
 ي انسانآن نکته * ] به خیاطت 14ب\ گه گشت چو ادریس به جنّت [ق 

 [مولانا]     ارهّ خم از آن شد * دار برآمدگه گشت زکریا نجم
ي بنی  ي انسان و منتخب نسخهکه نکته -علیه السلام-یعنی گاهی به صورت ادریس 

هاي بهشتی مشغول شد. و چنان است برآمد و به جنّت رفت و به خیاطت حُلّهآدم  
به جاي خود   او  روح  باز  و  کرد  او  روح  قبض  الموت  ملک  باري  که  است  مروي 

 بازآمد، و الحال زنده در بهشت است. 
علیهما  -  65اند که روزي زکریا و یحییدار برآمد؛ آوردهو گاهی به مظهر زکریاّ نجم 

در طاعت بودند رئیس رؤساءِ کفار فرمود که یحیی را بکشند، یحیی و زکریا   -السلام
را   یحیی  بودند؛  محراب  در  هم  با  دو  هر  زمان  السلام -آن  زکریا    -علیه  پهلوي  از 

خبردار گشت، بگریخت، آن قوم از پی زکریا    -علیه السلام-گرفتند و بردند. زکریا  
السلام- زکریا  می  -علیه  السلام-دویدند.  درخت    -علیه  اي  گفت:  توتی  درخت  به 

-دار برآمد». و زکریا  جا گفت: «نجممرا پناهی ده. آن درخت از هم باز شد، از این

 
 ] بود رفتن آن بامداد، یک ماه، و آمدنش شبانگاه، یک ماه [راه  64
 «ق»   -اند که روزي زکریا)  دار برآمد؛ آورده نجم( 65



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

243 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

السلام رداي  -علیه  کنار  بدید،  ابلیس  گرفت،  خود  پناه  را  ]  29آ\ [س در  زکریا 
به درون خود کشید، آن جماعت رسیدند،  بازگرفته ماند، چون آن درخت زکریا را 

می گریخته  کسی  این چنین  پرسیدند:  ظاهر ساخت،  ایشان  بر  را  رفت،  ابلیس خود 
گوشه شد،  درخت  درین  گفت:  قدیم  دشمن  آن  است.  دیدي؟  ظاهر  او  رداي  ي 

شدند که او را بیابند، ابلیس گفت: بیرون آوردن چه کنید؟ گفتند:  کافران در پی او می
  ]120ب\ ] گفتند: چگونه کنیم؟ [ب15آ\ جا بکشید. [قاو را بکشیم، او گفت: همین

آن ملعون اره دو سره آورد، فرمودند که در همانجا ارهّ کردند، چون ارهّ به فرق زکریا  
رسید، خواست آهی کشد، جبرئیل امین رسید، گفت: اي زکریا زنهار که آه نکنی و  

[ت طلبیدي،  پناه  درخت  از  چرا  نکنی،  ترش  نطلبیدي؟  18آ\ ابرو  تعالی  حق  از   [
صبر کرد و آه نزد،    -علیه السلام-اکنون ببین که پناه درخت چه مقدار است. زکریا  

تا او را از فرق تا قدم به دو نیم ساخت. و این مجمل حکایت زکریاست و براي بیان  
جا نوشته تقریر ساختم؛ و  دار برآمد» و قول او «اره خم از آن شد» اینقول او «نجم

قصص  آن  که  زیرا  نیاوردیم،  رساله  این  در  را  انبیاء  و  قصص  تواریخ  کتب  در  ها 
 قصص علی التفصیل مذکور است. 

 ي توحید آن نکته * گوهر شد و ناگاه فرو رفت به دریا
 [مولانا]    تا معجزش آن شد * یونس شد و از بحر به یک بار برآمد

و صورت گوهر  ]  29ب\ [س ي توحید گاهی دگر گوهر شد و به لباسیعنی آن نکته 
آن یا  فرورفت،  دریا  به  و  نمود  آنتجلی  و  نقطه   66که  نایاب  گوهرِ  مانندِ  ي وحدت 

ي ممکنات فرورفت و در مظهر هر لؤلؤِ سیراب به دریايِ کثراتِ ماهیّاتِ اعیانِ ثابته
 چیزي به رنگ آن پرتو زد. 

معنی، صورتِ اوست و او خود به هیچ صورت   67چه هر چه بینی در عالم صورت و
مقیّد نیست و در هر چیزي که او نباشد آن چیز خود نباشد، و در هر چیزي که هم 

این مصراع [ق نباشد. پس  باشد، آن چیز هم  نقطه 15ب\ او  به سیر  ي وحدت در ] 

 
   «ق» -(آن)  66
 «ق»  -(و) 67



 

 

244 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

 ي سیر.مراتب تنزّلات اشارت است، یعنی قطع «قوس نزولی» از دایره
باز   و  انداختن  بحر  به  را  این خود  تا  برآمد،  بار  به یک  بحر  از  یونس شده  و گهی 

می و  گردید.  معجزه  را  او  آمدن،  بیرون  بحر  از  قطع سلیم  به  اشارت  این  که  شاید 
لباسِ   خلعِ  و  آمد  بیرون  کثرات  بحرِ  از  که  باشد  آن  مراد  و  باشد  عروجی»  «قوس 

دایره باز رفت و  احدیّت  مقام  به  باز مجؤّد گشته  و  نمود  تقیّدات  و  ي سیر  تعینّات 
 ي وحدت را هر دو قوس نزولی و عروجی به هم چسبیدند.نقطه 

نقطه  سریان  متصوفّه  محققّ  که  دایرهبدان  به  ثابته»  «اعیان  در  را  وجود  تشبیه  ي  اي 
اند: یکی «قوس نزولی» و آن دوََران اوست  اند و آن را به دو قوس تقسیم نمودهکرده

مرتبه  به  تا  مظاهر  مراتبِ  ناسوتیّت  در  که جامعِ جمیعِ صفاتِ جمالی و جلالی -ي 
یکیمی  -است  و  به ]  30آ\ [س«قوس   رسد؛  است  نقطه  آن  عروجِ  آن  و  عروجی» 

ي آن به  ي نفس از هیئت ردیّه و تحلیهي تخلیهکملِّ عباد االله به واسطه  ِسبب اشتغال
صرف بازگردد و اثنینیّت مرتفع   ] 121آ\ ي سنیّه تا به مقامِ احدیّتِ[بملکاتِ مرضیّه

 گردد.
 بر پاکی مریم  * 68عیسی شد و در مهد همی داد گواهی

 [مولانا]  برُهانِ مُغان شد *اش نخل پر از بار برآمد ] معجزه18ب\ گر [ت
تجلّی نمود و در مهد، به پاکی مریم و عفّت و   -علیه السلام-یعنی به صورتِ عیسی  

به   و  داد  گواهی  او  حکمت عصمتِ  معرفت کلماتِ  عبارتِ  و  [قآمیز  ]  16آ\ انگیز 
وَهزُِّي إِلیَکِْ بِجِذعِْ  ﴿ اش نخل بارآور گردیده. قال تعالی:متکلّم گردید و از او معجزه

 ]25:  مریم  [ ﴾النَّخلَْۀِ تسُاَقطِْ عَلیَکِْ رُطبَاً جنَیِا
و این بارور گشتنِ نخل و گواهی دادنِ در مهد، برهان و حجّتِ مغان گردید بر پاکی  

است   عیسی  مظهریّتِ  به  اشارت  بیت  این  و  او.  عصمتِ  و  عفّت  و  علیه  -مریم 
خواست که گردد همه عالم به یکی دم ...  به اعتبارِ تجسّم، و بیتِ او که «می  -السلام

 إلی آخره» اشارت به مظهریّت اوست به اعتبارِ تجرّد. فتََأمَّلْ! 
 از غمزه محمد  * شق کرد قمر را ز سر انگشت تجلّی 

 
 : (عیسی شد در مهد زمین داد گواهی) «ق»«ب» و   68



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

245 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

 [مولانا]  زان پس به جهان شد *بار برآمد ناقه شد و از سنگ به یک
سرِ    -صلَّی االلهُ علیْهِ وسلَّم-یعنی: در مظهر اشاره و غمزه خاتم المرسلین، نبیُّنا مُحمََّد  

انگشتِ تجلّی آنْ جمالِ واجبُ الوجودي بود که قمر را شق کرد و دو نیمه گردانید.  
بار از سنگ برآمد و  ي صالح به یکو گاهی به مظهرِ ناقه پرتو انداخته، براي معجزه

 روان شد.] 30ب\ [سبعد از آن به جهان 
 هر قرن که دیدي  * رفت آمد و میفی الجمله همو بود که می

 [مولانا]  دارايِ جهان شد * وار برآمدتا عاقبت آن شکل عرب
که   بود  مُحمََّدي»  «حقیقت  همان  دگر  الحاصل:  انبیاي  لباسِ  در  دیدي  که  قرن  هر 

میمی و  همهآمد  لباسِ  به  که  بود  همو  بلکه  خاتم  رفت،  عاقبت  تا  برآمد  اشیاء  ي 
عرب شکل  آن  گشته  فکر  اول  و  کار  آخر  و  سلطان المرسلین  و  دارا  و  برآمد  وار 

] جهان شد. زیرا که نور نبوت جمبع انبیاء از نور مشکات نبوّتِ مُحمََّدي 16ب\ [ق
 شعر: مقتبس است. -صلَّی االله علیه وسلَّم-

 69فإنمّا اتَّصلََتْ مِنْ نورهِِ بهِِمِ* وَکلُُّ آيٍ أتى الرسّلُْ الکرِامُ بهِاَ  
که نزد  -ي «تعیّنِ اوّل» را  که محقّقانِ متصوفّه مرتبه  -أیَّدَكَ االلهُ تعالی بتوفیقِهِ-بدان  

ي حقایق  اي است که همهایشان عبارت از: وحدتِ صرف و قابلیّتِ محض و مرتبه
«حقیقتِ محمدیّه» و «أمُّ الکتاب» و    -اندو اعتبارات علی سبیل الإجمال درو مندرج

لولاك لما خلقت  "ي اشیاء ازو مفاض است که  خوانند و وجود همه«روح اعظم» می 
 ."الافلاك 

 
 
 
 
 
 

 
هایی که پیامبران گرامی آوردند در حقیقت از نور خاتم نبوت به  ي نشانه ي برده، امام محمد بوصیري. ترجمه: همه قصیده  69

 ایشان رسیده است. 



 

 

246 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

سِرُّهُ-و سید شریف   معلولِ    -قُدِّسَ  که:  گفته  مواقف  شرح  إنّهُ  -اوّل  در  حیَْثُ  مِنْ 
می  -مجرّدٌ ادراك  را  خود  مبداء  و  را  خود  میذات  «عقل»  را  او  از کند،  و  نامند، 

که واسطه آن  را    حیثیّتِ  آن  نقوشِ علوم  است در صدورِ سایر موجودات و جمیعِ 
]  31آ\ [س ي انوارِ نبوّتخوانند، و بدان ملاحظه که واسطه است در افاضه«قلم» می

 گویند.  -صلَّی االلهُ علیه وسلَّم-«نور سید الأنبیاء» 
و در میان   ] 121ب\ پس «عقل» و «قلم» و «نور مُحمََّد» همه متّحدِ بالذات باشند [ب

] (أوّلُ 19آ\ احادیثِ ثلاثه که (أوّلُ ما خَلقََ االلهُ القلمُ) و (أوّلُ ما خلََقَ االلهُ نوري) و [ت
 ما خلَقََ االلهُ العقل) منافات نیست. 

قصیدهو   شرح  [قصاحبِ  و  کرده  تصریح  بدین  نیز  الشؤون»  «مظاهر  ]  17آ\ ي 
گوید: اعظم و اوسع و اجمع تعینّات «تعیّنِ اوّل» است که ممیزّ تجلّی اوّل است از می

می مُحمََّدي»  «حقیقت  گاه  و  است  مُحمََّد  ربِّ  تجلّی  آن  که  هویّت،  و  غیبِ  گویند 
ي مجموع آن، پس نظر به  ي آن تجلّی و گاه ارادهي آن تعیّن کنند، و گاه ارادهاراده

و    ،مظهرِ اسمِ اعظم و جمیعِ اسماء گویند  -صلَّی االلهُ علیه وسلَّم-تعیّن، «مُحمََّد» را  
 نظر به تجلّی  متعیّنِ او را «اسم اعظم» گویند.

و اعتبارِ اوّل جانبِ خلقیّت و عبودیّتِ اوست، و دوم جانبِ سیادت و ربوبیّتِ او. و  
به لسانِ مُحمََّدي   -رحمۀُ االلهِ تعالی علیه-نظر به هر دو اعتبار شیخ فخر الدین عراقی  

 بیت:  فرماید: می -صلَّی االله علیه وسلَّم-
 70بل اسم اعظمم به حقیقت چو بنگرم *فی الجمله مظهر همه اشیاء است ذات من 

 منکر مشویدش  *رومی سخن کفر نگفته است و نگوید
 [مولانا]  از دوزخیان شد *کافر شود آن کس که به انکار برآمد

یعنی رومی بدین سخن که گفته است که آن جمالِ واجبی در مظاهرِ کاینات ظاهر و  
نمایان گردیده، سخنِ کفر نگفته است و نگوید، او را منکر مشوید. چه این تجلّی و  

واحده ذاتِ  ظهورِ  مراد  بلکه  آید؛  لازم  کفر  تا  اتّحاد  نه  و  حلول  نه  است،  ي  ظهور 
اعیانِ مراتبِ  در  است  الوجود  همه ]  31ب\ [سواجبُ  مراتبِ  در  بلکه  ي  ثابته، 

 
 لمعات، شیخ فخرالدین عراقی  70



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

247 Osmanlı Sahasında Yazılan Farsça Bir Şerh: Şerh-i Müstezâd-i Mevlânâ 

موجودي   نفی  این  حقیقت  به  و  جسمانیاّت  و  مثالیاّت  و  روحانیّات  از  موجودات 
الوجودي   واجب  وجود  از  غیر  شأنُهُ-است  «  -عزََّ  [ق که  ما  17ب\ الأعیانُ  الثابتۀُ   [

 . و ((کانَ االلهُ ولَمْ یکُنْ مَعَهُ شیءٌ والآنَ کمَاَ کانَ))» شمََّتْ رائحۀَ الوجودِ
گردد، چه انکار این ظهور پس هر که به انکار این برآمد کافر شود و از دوزخیان می

آرد، بلکه مستلزم نفی آثار و افعال و  و بروز، محجوبی از آن جمال مطلق واجبی می
می الهی  حقیقت صفات  کفر  آن  و  بااللهِ.  است،    71شود  که  نعوذُ  جاست  این  از  و 

هر  گفته و  ملیح  هر  حسن  و  نمایی،  مشاهده  را  الهی  جمالِ  چیز  همه  در  باید  اند: 
ي ذراّت وجود را ملیحه را در عالمِ حس و شهادت از آنِ جمالِ مستعار بینی، و همه 

 مجالیِ آن حقیقت واحدیّت دانی. 
 72مُعاَرٌ لَهُ، بلَْ حسُْنُ کلُِّ ملَیِْحَۀِ*  فَکلُُّ ملَیِْحٍ حسُْنهُاَ مِنْ جمَاَلهَِا 

 تَمَّ الکتاب »وعلى لفظِ «ملیحۀٍ
 اللهُّمَّ اجْعلَْ ملیحاً لنََا کلَُّ لَفظٍْ وَخِطاب 

 واَهْدِناَ إلى طرَیِقِْ الحقَِّ والصَّواب.  
 : ]«س»ي ي نسخهخاتمه[

 1122فی شهر جمادي الأولى سنۀ 
 : ]»ق«ي ي نسخهخاتمه[

الفراغ من تنمیق هذه الرسالۀ على ید أضعف العباد، درویش محمد بن الحاج وقع 
 محمد، غفر االله ذنوبهما 

 1124صفر سنۀ  18
 :]«ب»ي ي نسخهخاتمه[

 وقع الفراغ من تنمیق هذه الرسالۀ على ید الفقیر، محمد بن ابراهیم، عفی عنهما 
 1127سنۀ 

 :]«ت»ي ي نسخهخاتمه[

 
 «س»: حقیق  71
 ابن الفارض  72



 

 

248 Çetin Kaska – Sayed Salahuddin Amin 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

زاده السید عبدالباقی  اتمام یافت تحریر این کتاب مستطاب از خط مرحوم لعلی
، رحمۀ االله علیه، وأنا الفقیر درویش سید محمدحسیب بن إبراهیم، غفر االله افندي

 لهما الغفور الرحیم
 سنۀ ست وثمانین ومئۀ وألف، من هجرة من له ختام الرسالۀ وتمام الشرف

  
 
 


