
Şimşekler, Nuri. “Ana Hatları ile Mevlevîlik - Kuruluşu – Mevlevîhâneler – Nasıl Mevlevî 
Olunurdu – Mevlevîlikte Dereceler - Âdâb ve Erkân - Âdetler – Terimler – Kıyafetler - Dualar - 
Gülbanklar”. Mevlâna ve Mevlevîlik Harsiyatı - 1. ed. Nuri Şimşekler vd. 663-699. Konya: Selçuk 

Üniversitesi Yayınları, 2025. 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 
 

 

 
 

 

 

ANA HATLARI İLE MEVLEVÎLİK* 
Kuruluşu – Mevlevîhâneler – Nasıl Mevlevî Olunurdu – 

Mevlevîlikte Dereceler - Âdâb ve Erkân - Âdetler – Terimler – 
Kıyafetler - Dualar - Gülbanklar 

Nuri ŞİMŞEKLER† 
ÖZ 

Mevlâna’nın yaşadığı XIII. yüzyıl Anadolu’su ve özellikle başkent Kon-
ya siyasî, dinî ve kültürel bakımdan büyük değişim, mücadele ve çalkantı-
ların yaşandığı bir dönemdi. Mevlâna bu ortamda, etrafında toplanan mü-
ritleriyle – öğrencileri ve sohbetlerine katılan farklı kesimlerden halk ile 
birlikte herhangi bir tarikat yapısı oluşturmadan bir irfan ve aşk mektebi 
meydana getirmişti. Şems-i Tebrizî ile karşılaşmasından önce başlayan 
“çehâr darb” geleneği, onun etrafında şekillenen topluluğun tarikatlaşma 
eğilimlerine ilk örnekleri oluşturmuştu. Ancak Mevlâna’nın bizzat kendisi 
teşkilatlanmayı hiçbir zaman amaç edinmemiş, yolunu bir “aşk ve irfan 
yolu” olarak sürdürmüştü. Mevlâna’nın vefatından sonra yerine Çelebi 
Hüsâmeddin’in geçmesiyle başlayan süreç, oğlu Sultan Veled döneminde 
sistemleşmiş; böylece Mevlevîlik hem bir manevî yol hem de dinî ve kültü-

 
* Bu yazımız, daha önce yayınladığımız aşağıdaki çalışmalarımızdaki ilgili bölümle-

rinin bir araya getirilmesi ve yeni bilgiler eklenmesi ile oluşturulmuştur.  
- Nuri Şimşekler, “Mevlevîliğin Tarihi Seyri”, Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî-İnsanlığın 

Aynası (Konya: Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, 2004), 145-165. 
- Nuri Şimşekler, “Mevlevî Deyimleri, Âdetler, Gülbanklar”, Karatay, (Konya: Konya 

Karatay Belediyesi Yayınları, 29 (2009), 5-10. 
- Nuri Şimşekler, Mutfakta Pişen Canlar, Yüzyılların Birikimi Mevlevî Kültürü, (Konya: 

Life Pro. Yayınları, 2011) 
- Nuri Şimşekler, “Âdâb ve Erkân Tarikatı”, Derin Tarih, Özel Sayı: 16 (2019), 151-157.  
† Prof. Dr., Selçuk Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi Fars Dili ve Edebiyatı Bölümü. 

Mevlâna Araştırmaları Enstitüsü Müdürü, Konya / Türkiye. 
n.simsekler@gmail.com, ORCID: 0000-0001-7502-6801. 

mailto:n.simsekler@gmail.com


 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

664 Nuri Şimşekler 
rel bir hareket haline gelmişti. Mevlevîliği başlangıcından günümüze üç 
klasik ve bir canlandırma dönemi olmak üzere dört kronolojik ve yapısal 
döneme ayırmak mümkündür: İlki, Mevlâna’nın ardından gelen Çelebi 
Hüsâmeddin ve Sultan Veled zamanında kurumsallaşmanın temellerinin 
atıldığı, ikincisi, Sultan Veled’in oğlu Ulu Ârif Çelebi’nin seyahatleriyle 
Mevlevîliğin geniş coğrafyalara yayıldığı ve cezbe merkezli yapının öne 
çıktığı, üçüncüsü ise, XV. yüzyıldan XX. yüzyıl ortalarına kadar süren ve 
Mevlevîliğin Osmanlı yönetimiyle bütünleştiği, yaygınlaştığı, Türk kültür, 
sanat ve edebiyatına tesir ettiği ve farklı coğrafyalarda teşkilatlandığı süreç-
tir. Son yani canlandırma dönemi ise 1925’te tekkelerin kapatılmasının 
ardından resmî bir kurum olarak sona ermesi ve 1946’dan itibaren kitap 
dergi yayınları, konferanslar ve ardından “Şeb-i Arûs” törenleriyle kültürel 
bir miras olarak devlet destekli yaşatılmaya devam ettiği dönemdir. 

Tabi ki Mevlevîlik, yalnızca bir tarikat değil; dinî, estetik ve sanatsal un-
surları birleştiren bir kültür sistemidir. Mevlevîhâneler bu sistemin eğitim 
merkezleri olarak işlev görmüş; Mesnevî dersleri, Semâ meşkleri, Çile eği-
timi ve çeşitli san’at uğraşıları ile bireyleri hem manevî hem estetik açıdan 
yetiştirmiştir. Bu yapı içerisinde hat, musıkî, şiir, ebrû, tezhip, ciltçilik, gü-
müş, altın ve saat zanaatkârlığı gibi sanat dalları gelişmiş; Mevlevîlik, Os-
manlı-Türk kültüründe zarafet, edep, ahenk ve ölçülülüğün sembolü ol-
muştur. 

Mevleviliğin yaklaşık 750 yıllık geleneğinde belli bir disiplin, kurumsal-
laşma, kurallar manzûmesi ve kendine hâs bir ritüeli, deyimleri, terimleri, 
gülbankları da oluşmuş ve tarih boyunca sadece bir tarikat olarak değil, 
“aşkın irfan ve kültürle birleştiği bir medeniyet yorumu” olarak da şekille-
nerek; âdâb ve erkân çerçevesinde insana hem içsel olgunluk hem de top-
lumsal zarafet kazandıran kültürel bir miras olarak günümüze kadar ulaş-
mıştır. 

Anahtar Kelimeler: Mevlâna, Mevlevîlik, Mevlevîhâne, Semâ, Gülbank 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

665 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

MEVLEVİ ORDER IN ITS OUTLINES 

Foundation – Mevlevi Lodges – How to Become a Mevlevi - 
Spritual Courtesy and Rules – Customs – Terminology – 

Mevlevi Costumes - Prayers – Gülbanks 

 

Nuri ŞİMŞEKLER‡ 

Abstract 

The thirteenth-century Anatolia particularly the capital city of Konya in 
which Mawlānā Jalāl al-Dīn Rūmī lived was a period marked by profound 
political, religious, and cultural transformation, struggle, and turbulence. In 
this environment, Rūmī, together with his disciples, students, and diverse 
groups of people who attended his gatherings, established a school of wis-
dom and love without forming a formal Sufi order. The “chehār darb” 
(Four shaving strokes, Shaving of hair, beard, moustache and eyebrows) 
tradition, which emerged even before his encounter with Shams al-Tabrīzī, 
represents the earliest signs of institutional tendencies within the communi-
ty surrounding him. However, Rūmī himself never aimed to establish an 
organized order; rather, he continued his path as a “way of love and gno-
sis.” After his passing, the succession of his close companion Çelebi Husām 
al-Dīn, and subsequently the organizational efforts of his son Sulṭān Walad, 
laid the groundwork for what would later be known as the Mawlawiyya 
(Mevlevî Order), transforming it into both a spiritual path and a cultural-
religious movement. 

The historical development of the Mawlawiyya can be divided into four 
chronological and structural periods: three classical phases and one revival 
phase. The first phase, under Çelebi Husām al-Dīn and Sulṭān Walad, estab-
lished the institutional foundations of the order. The second phase, during 
the time of Walad’s son Ulu ‘Ārif Çelebi, was characterized by the geo-
graphic expansion of the Mawlawiyya through extensive travels and the 
growing prominence of spiritual ecstasy (jadhba). The third phase, span-
ning from the fifteenth to the mid-twentieth century, represents the period 
of integration with the Ottoman state, during which the order flourished, 
influenced Turkish culture, art, and literature, and spread across diverse 
regions. The final revival phase began after the official closure of the der-

 
‡ Prof. Dr., Selçuk University, Faculty of Letters, Deparment of Persian Language 

And Literature. Director of Mevlana Research Institute, Konya / Türkiye. 
n.simsekler@gmail.com, ORCID: 0000-0001-7502-6801. 

mailto:n.simsekler@gmail.com


 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

666 Nuri Şimşekler 
vish lodges in 1925; since 1946, the Mawlawiyya has continued to survive as 
a state-supported cultural heritage, particularly through the annual Shab-i 
‘Arūs (Wedding Night, The day Mawlānā passed away) ceremonies. 

More than a Sufi order, the Mawlawiyya constitutes a comprehensive 
cultural system combining religious, aesthetic, and artistic dimensions. 
Mawlawī lodges (Mawlawīhānes) functioned as educational centers of this 
system, where individuals were trained both spiritually and artistically 
through Mathnawī lessons, Samāʿ performances, Çile (initiation) practices, 
and various artistic activities. Within this framework, calligraphy, music, 
poetry, marbling (ebru), illumination, bookbinding, metalwork, and clock-
making flourished, making the Mawlawiyya a symbol of elegance, refine-
ment, harmony, and moderation within Ottoman-Turkish civilization. 

Throughout its 750-year history, the Mawlawiyya has developed a dis-
tinctive discipline, institutional structure, terminology, and ritual system, 
including its own gulbanks (invocatory prayers) and idioms. Thus, beyond 
being a Sufi order, it has evolved into a “civilizational interpretation in 
which love unites with knowledge and culture,” endowing individuals with 
both inner maturity and social grace within the framework of its ādāb (spir-
itual courtesy) and arkān (principles). 

Keywords: Mawlānā, Mawlawiyya, Mawlawī Lodge, Samāʿ, Gulbank 

 

Giriş 

Mevlâna’nın döneminde kendi ve medresesi etrafında toplanan 
müritler vardı. Bunlar herhangi bir tarîkat usulüne bağlı olmadan 
derslere ve sohbetlere dâhil oluyorlardı. Bu dönemlerde Mevlâna’ya 
gelip intisap etmek isteyenlerin “çehâr darb” tabir edilen saç, bıyık, 
sakal ve kaşlarından küçük bir miktarda kıl kesiliyor ve böylece 
intisapları gerçekleşmiş oluyordu. Bu olayın Şems-i Tebrizî ile karşı-
laşmasından (1244) öncesi olduğu kaydedilmektedir (Gölpınarlı, 
1993, 164). Ayrıca Hz. Mevlâna’nın bazı yetişmiş müritlerine şecere 
yazıp bazı bölgelere göndermesi, o dönemde Mevlevîlik Tarîkatı’nın 
temellerinin atıldığına dâir işaretler olarak kabul edilmektedir. An-
cak bu yaygın olmayıp istisnaî olarak gerçekleşen bir usuldü ve 
aslında Mevlâna’nın teşkilâtlanma gibi bir düşüncesi de hiç yoktu 
(Lewis, 2010, 469). Gölpınarlı’nın çehâr darb usulünün Kalenderî bir 
gelenek olduğunu vurgulayıp Mevlevîliğin temellerinin bu tarîkata 
dayanabileceğini söylemesi veya bu tarîkatın Melamî-meşrep usu-



 

 

667 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

lünü de benimsemiş olduğunu vurgulaması herhalde tartışmaya 
açık olsa gerektir (Gölpınarlı, 1983, 178-180). Mevlevî tarihçisi Sâkıb 
Dede’nin (öl. 1735); “Mevlevîlik, Semâ, sefâ, vecd ve hâl gibi kendi 
âdâb ve erkânının yanında Nakşibendî tarîkatının esasları ve 
Şems’in aşk ve cezbe temelleriyle oluşturulmuştur.” tespiti ise 
(Sâkıb Dede, 1283 H., I, 134) genel çerçeve ve uygulamalarına bakıl-
dığında -bölgesel özellik, Çelebi ve Şeyhlerin tercihî durumları gibi 
bazı küçük istisnai uygulamalar hariç- bu tarîkatın en güzel tarifle-
rinden biri olmuştur. Ayrıca Mevlevîlik yolunun bir tarîkat olmak-
tan çok aşk yolu, cezbe yolu, bir kültür hareketi ve dünyayı terk 
etme değil, irfana ulaştıran bir yaşam biçimi olduğu vurgulanmak-
ta; hattâ silsilesinin bile başta Hz. Muhammed (SAV) olmak üzere, 
Hz. Ali’ye (Ankaravî, 3a), Cüneyd-i Bağdâdi’ye, Ahmed Gazzâli’ye, 
Necmeddin-i Kübrâ’ya kadar farklı yürütülmesiyle diğer klasik 
tarîklerden ayrıldığı belirtilmektedir (Gölpınarlı, 1983, 186; Seyyid 
Fâzıl Mehmed Paşa, muh. syf.; Top, 2001, 29). İlk dönemlerde bu 
yola girenlere Hz. Mevlâna’ya izafeten Mevlevî ya da Mevlânâî de-
nilmekteydi. İlk yüzyılında meşihatta bulunan Hz. Mevlâna ahfadı-
na binaen Veledî, Ârifî, Âbidî, Âlimî ve Âdilî olarak adlandırılsa da 
tarih boyunca Mevlevî sıfatıyla vasıflandırılmışlardı. İbn Battuta (öl. 
1369) Konya’yı ziyareti sırasında (1332 sıraları) bu tarîkin mensup-
larının “Celâliyye” olarak anıldıklarını kaydetse de (Lewis 2010’dan 
naklen, 491), aynı dönemlerde yazılmaya başlanan Eflâkî menâkı-
bında ve bazı yazma eserlerdeki imzalarda “Mevlevî” veya “el-
Mevlevî” ibareleri sıkça geçer. 

Hz. Mevlâna’nın 1273 yılındaki vefatının ardından Mesnevî’nin 
kâtibi Çelebi Hüsameddin onun yerine geçmeye uygun bulunmuş-
tu. Çünkü Hz. Mevlâna vuslatının yaklaştığı dönemlerde etrafında-
kilerin “Sizden sonra hilafet kimin olacak, sizin yerinize kim geçe-
cek” sorularına “Çelebi Hüsameddin halifemiz olur.” diyerek cevap 
vermiş ve makamın kime geçeceğini bildirmişti (Eflâkî, 1987, II, 
162). Vefatına kadar Hz. Mevlâna’nın yanından ayrılmayan oğlu 
Sultan Veled olgun sayılacak bir yaşta (47) olmasına rağmen baba-
sından boşalan makama geçmeyi reddetmiş ve o da Çelebi 
Hüsâmeddin’i uygun görmüştü (Sultan Veled, 1976, beyit 2668 vd.). 
Çelebi’nin bu vazifeyi devralması Mevlevîlik tarihi içinde bir ilk ve 
son olmuş, bu makama Hz. Mevlâna soyundan gelmeyen bir kişi 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

668 Nuri Şimşekler 
oturmuştu. Bu aynı zamanda Çelebi Hüsâmeddin’in bir Ahî şeyhi 
ve Şafî mezhebine mensup biri olarak Mevlevîliğin ilk şeyhinin 
ileriki yıllarda bir daha eşine rastlanmayacak özelliklere sahip olma-
sı demekti. Kendisinden sonra bu makama hep Mevlâna soyundan 
sonra gelenler oturacak ve Ulu Ârif Çelebi’den itibaren (1312) meşi-
hatta bulunanlar hep “Çelebi” diye anılacaklardır. 

Başlangıcından 1945 yılındaki Halep Mevlevîhânesi’nin kapatıl-
masına kadar olan Mevlevî Kültürünü üç klâsik ve ardından bir 
canlandırma dönemine ayırmak mümkündür: 

İlki Çelebi Hüsâmeddin (öl. 1284) ve Sultan Veled (öl. 1312) dö-
nemlerinde Hz. Mevlâna’nın yolunda aşk ve kültür hareketi olarak 
belirlenmeye çalışılan kurumsal dönem; 

İkincisi Ulu Ârif Çelebi (öl. 1320) ile başlayıp Divâne Mehmed 
Çelebi (öl. 1529) ile doruk noktasına ulaşan seyahatlerle bu yolu 
yaymayı esas alan cezbe ve kalenderî-melâmî-meşreb usûlü; 

Üçüncüsü ise XV. yüzyılda özellikle Alevî-Bektaşî kültürünün de 
yaygınlaşması ve Mevlevîlik içinde bazı âdetleri ile yer bulmasıyla 
Pîr Âdil Çelebi (öl. 1460) zamanında yeniden yapılanmaya giren 
Mevlevîliğin, kuruluşundaki aslî temellerine oturtulması ve yeni 
içtihatlarla kendine özgü yolları belirlemeye çalıştığı 1945 yılına 
kadar gelen dönem. Ancak bu son dönem içinde XVI. yüzyıldan 
itibaren Osmanlı devlet ileri gelenlerinin Mevlevîhâne tesis etmeleri, 
Çelebi Makâmına atama yapmaları, XVII. ve XVIII. yüzyıllarda biz-
zat Sultanların Mevlevîhânelere sıkça gelip gitmeleri bu yola muhib 
olmalarıyla birlikte de Mevlevîliğin bir devlet kurumu haline gel-
mesi de söz konusudur. 1925 yılındaki bütün Tekke ve Dergâhların 
kapatılması ve Mevlâna Dergâhı’nın da müze olarak açılması, bu 
kültürün tamamen devlet himayesine geçmesine anlamına gelmiş, 
Atatürk’ün Mehmed Bâkır Çelebi’yi Halep Mevlevîhânesi’ne Ma-
kam Çelebisi olarak atanmasına onay vermesi bunun somut delille-
rinden biri olmuştur. 

Dördüncü dönem olarak adlandırabileceğimiz “canlandırma 
dönemi” ise 1946 yılında Konya Halkevi’nin başlattığı ve günümü-
ze kadar devlet eliyle koordine edilen Şeb-i Arûs törenleri ve gele-
nekten gelenler, akademisyenler ve araştırmacılar aracılığı ile araştı-



 

 

669 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

rılan ve yaşatılmaya çalışılan Mevlevîlik Kültürüdür. 

1. Mevlevîliğin Eğitim Merkezi Mevlevîhâneler 

Hz. Mevlâna’nın vefatından hemen sonra (1274) Mevlâna’nın 
kabri üzerine Vezir Muîneddin Pervâne’nin hanımı Gürcü Hatunun 
büyük maddî destekleriyle yapılan Kubbe-i Hadrâ (Yeşil Türbe) ile 
ilk temelleri atılan Mevlâna Dergâhı zaman içerisinde eklemeler, 
tadilatlar ve onarımlar görmüş ve bugünkü halini almıştır. Selçuklu-
lar zamanında Sultan III. Gıyaseddin Keyhüsrev’in, vezir Sâhib-Ata 
Fahreddin’in, II. Gıyaseddin Mes’ud’un, Emir Bedreddin Gevher-
taş’ın, Emir Mehmed Söğürcü’nün; Beylikler Döneminde Germiya-
noğlu Yakub Beyin, Karamanoğlu Alâeddin, Mehmed ve İbrahim 
Beylerin; Osmanlılar Döneminde Fatih Sultan Mehmed’in, II. Bâye-
zid’in, I. Selim’in, Hasan ve İbrahim Paşaların, Yavuz Sultan Se-
lim’in, Kanuni Sultan Süleyman’ın, III. Murad’ın, III. Mehmed’in, 
IV. Murad’ın, III. Mustafa’nın, III. Selim’in, Abdülaziz’in, Abdül-
hamid’in maddî-manevî destekleriyle mâmûr olmuştur. “Âşıklar 
Kâbesi” olarak da adlandırılan Dergâh, Osmanlı Coğrafyası dâhi-
linde 140’a yakın Mevlevîhânenin merkezi konumunda “Âsitâne-i 
Âliyye” vasfıyla Mevlevîlik Tarîkatı’nın merkezi olmuştur. 

Mevlevîhâneler, 1001 günlük Mevlevî çilesinin çıkarıldığı 
“Âsitâne”ler ve “Zâviye”ler olmak üzere iki kısma ayrılmakta ve 
genel olarak “Mevlevîhâne” adıyla anılmaktaydı. Âsitâneler, 
Mevlâna Dergâhı’nın ardından derecelerine göre Karâhisâr-ı Sâhip 
(Afyon), Manisa, Kütahya, Halep, Galata, Yenikapı, Kasımpaşa, 
Beşiktaş, Bursa, Kahire, Kastamonu, Eskişehir, Gelibolu, Rumeli 
Yenişehri olarak sıralanmaktaydı (Tanrıkorur, 2004, XXIX, 471). 
100’ü aşkın zâviye ise günümüzdeki coğrafik konumla Kırım, Maca-
ristan, Yunanistan, Girit, Rodos, Kıbrıs, Arabistan ve Anadolu’nun 
tamamı olmak üzere yüzyıllar boyu Osmanlı’nın hâkim olduğu 
bölgelere yayılmıştı. Bu zâviyeler arasında Karaman, Tokat, Antep, 
Kayseri, İzmir, Muğla, Üsküdar, Filibe, Atina, Hanya, Lefkoşa, Şam, 
Kudüs, Bağdat, Mekke ve Medine coğrafik konumu veya işlevi ba-
kımından en önemlileri idi. Bunların haricinde de özellikle XVI. 
yüzyılda Hz. Mevlâna torunu Afyon Çelebilerinden Divâne Meh-
med Çelebi’nin seyahatleri neticesinde oluşan Ege, batı Akdeniz ve 
Marmara Bölgesinin güney kısmını içine alan coğrafya içinde onlar-



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

670 Nuri Şimşekler 
ca resmi kayıtlarda yer almayan “Mevlevî Köyü” vardı (Şimşekler, 
2007, 145). Mevlevîhâneler ilk dönemlerde Mevlevî halifeleri tara-
fından kurulurken XVI. yüzyıldan itibaren genellikle devlet ileri 
gelenlerinin himmet ve destekleriyle inşa edilmeye başlanmıştı. 
Konya Pîrî Mehmed Paşa, Eskişehir, Kilis, Halep, Peçoy, Ankara, 
Şam, Kudüs, Kayseri, Selanik, Beşiktaş, Üsküdar Mevlevîhâneleri 
paşa ve beyler tarafından inşâ edilmişti (Gölpınarlı, 1983, 229-230; 
Tanrıkorur, 2004, XXIX, 469). 

Âsitâneler genellikle geniş bir arazi içerisinde yer alır, semâhâne, 
türbe, mescit, matbah-ı şerif, meydân-ı şerif, dede-derviş hücreleri, 
selamlık ve harem dairelerinden oluşurdu (Tanrıkorur, 2004, XXIX, 
472). Hakk’a yürüyen ve o Mevlevîhânede vazife yapmış Mevlevî 
büyükleri, semâhânenin hemen yanı başında bulunan türbe içine 
defnedilmekteydi. Zaman içerisinde türbe içerisinde yer kalmayınca 
orta bölümde yer alan meydân-ı şerifin yakın bir kısmında veya 
daha arka bir bölümde mezarlık oluşturulup “hazîre” veya 
“hâmûşân” adıyla buraya sırlanmaya (defnedilmeye) başlandı. 
Zâviyelerde de oluşturulan bu hâmûşânlar yüzyıllar boyunca Mev-
levîhânelerin mimari bölümü haline geldi. Ayrıca Mevlâna 
Dergâhı’ndaki Said Hemdem Çelebi (öl. 1859) örneğinde olduğu 
gibi zaman içinde kitapların çoğalmasıyla Âsitâneler başta olmak 
üzere Mevlevîhânelerde kütüphâneler de oluşmaya başladı. 

2. Mevlevîliğe Nasıl Girilir, Nasıl Mevlevî Olunurdu 

Yukarıda bazılarının isimleri verildiği şekli ile tarih boyunca 100 
kadarı Osmanlı tarihi içerisinde açılan (diğerleri Selçuklu son dö-
nemleri ve Beylikler döneminde açılmıştı) yaklaşık 140 kadar irili 
ufaklı Mevlevihâne vardı. Bu Mevlevîhânelerin sınır çerçevesi Av-
rupa’da Peç (Macaristan), kuzeyinde Kırım Gözleve, Balkanların 
hemen hemen tamamında, Yunanistan, Mısır, Kıbrıs, Mekke-
Medine, Halep, Şam, Tebriz ve Anadolu idi. Bu Mevlevihânelerin 
sadece 14 tanesi Âsitâne, diğerleri Mevlevîhâne ve daha küçüğü 
Zâviye idi. Âsitâne denilen yerlerde “Dede” unvanı almak ve Mev-
levî olmak için eğitimler veriliyordu. Zâviyelerde ise Dede olarak 
yetişmiş Mevleviler görevlendiriliyor çevre insanlarına, normal 
halka, ya da “çile” çıkarmadan “muhib” sıfatı almak isteyenlere 
Kur’ân-ı Kerim, Hadis-i Şerif, Mesnevî, Mevlâna’nın hayatı gibi ders-



 

 

671 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

lerle birlikte Semâ eğitimi ve Evrâd-ı Mevlâna (Evrâd-ı Kebîr) oku-
ması ve zikir veriliyordu. Ya da insanlar istedikleri zaman bu zâvi-
yelere gelip bu dersleri dinliyorlar, Semâ seyrediyorlar ancak muhib 
sıfatı kazanmıyorlardı. Geliş gidişlerinde bir sınırlama ya da mecbu-
riyet yoktu. 

Mevlevîliğe girecek aday adayı Dergâha gelir müracaat ederdi. 
Dergâhın iki üst görevlisi vardı. Birincisi Tarikatçı Dede, ikincisi 
Mevlâna zamanında aşçılık görevini üstlendiği kaydedilen Âteşbâz-
ı Velî’nin makamını temsil eden Aşçı Dede. Bunların başında da 
Mevlâna soyundan olması gereken Dergâhın “Çelebi”si vardı. Mev-
levî adayını önce Tarikatçı Dedeye götürürlerdi. Dede kendisini sıkı 
bir imtihana tabi tutar; ailesinden izin alıp almadığını sorar, Dergâh-
ta nefse verilen eziyetlerle, dertlerle dolu 1001 gün çile çıkarmadan 
Mevlevî olunamayacağını, bu Yol’dan dönüşün ise veballi olduğu-
nu detaylarıyla anlatarak adayın samimiyetini ölçerdi. 

İkrâr vererek; yani bütün şartları kabul ederek ilk aşamayı geçen 
aday önce hamama götürülüp ciddi bir beden temizliğinden geçiri-
lir, sonra genellikle “Can” (bazen “Nev-niyâz” nadiren de “Sâlik”) 
ad ve sıfatıyla Dergâhın mutfağında (Matbah) bulunan Saka Pos-
tu’na oturtulurdu. Can artık üç gün boyunca bu postta oturacak, 
yemek ve diğer zaruri haller dışında hiç kalkmayacak; kimseyle 
konuşmayacak, kimse ona bir şey demeyecek ve kendisinden önce 
1001 gün Çile çekip Dede olan Mevlevîleri seyredecek. Tabiî ki bu 
sırada kendisi de ilgili Dede tarafından gözlemlenmektedir, tavırları 
neticesinde sınavın ilk aşamasını geçecek; ya da postun ön tarafında 
uçları kendisine dönük ayakkabıları ters çevrilerek nazikçe “bu işi 
başaramayacaksın, evine geri dön” denilmiş olacaktır. 

Üç günü başarıyla geçirebilmiş Can’ı ise Aşçı Dede teslim alır; 
Can’la diz dize oturarak onun başını Kıbleye gelecek şekilde dizine 
yaslatır; Can’a giydireceği Sikke ve Tennureyi önce kalbine götürür, 
sonra öperek Can için Hz. Peygamber’den şefaat, Hz. Mevlâna’dan 
himmet diler; üş defa Fâtiha, üç defa İhlâs surelerini okur; sonrasın-
da üç defa tekbir getirerek yedi salâvât-ı şerîfe okur; devamında da 
üç kez daha tekbir getirerek ikinci tekbirde göğsü üzerinde tuttuğu 
Sikkeyi Can’ın başına kor. Buna Mevlevîlikte “Sikke Tekbirlemek” 
denir. Daha sonra Sikkesi tekbirlenen Can’ı alıp odasına götürür, 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

672 Nuri Şimşekler 
karşısında bulunan bir posta oturtarak; “İşte üç günden beri Mevlevî 
Tarikatı’nın namaz, niyâz, hizmet ve mihnetini gördün. Bu, tahammül ve 
sabır işidir. Birisi sana kötülükte bulunursa dahi, sakın karşılık verme; 
kimseye el, dil uzatma; herkese eyvallah de; tevazulu ol. Burada daha üç 
gün bulundun; daha görmediğin ve bilmediğin çok şey var.” şeklinde 
nasihat eder; Mevlevîlik Tarikatı hakkında bilgi vererek; bu Yol’un 
aslının edepten geçtiğini, beden temizliğinden daha önemli olan ruh 
temizliğinin esas olduğunu, bu sebeple de öncelikle nefsin istekleri-
ni terk etmek gerektiğini, tam bir niyâz ile dinî gerekleri yerine ge-
tirmesi gerektiğini iyice vurgulayarak, bu samimiyet ve özellikler-
den dolayı devlet büyüklerinin bile Mevlevîlere saygı gösterdikleri-
nin altını çizerdi. Daha sonra adaya ebced hesabında karşılığı rıza 
olan 1001 gün içerisinde Dergâhtan hiç ayrılmadan (zaruri hallere 
Can dışarı çıkabilir, ancak gece mutlaka Dergâha dönmesi gerekir-
di) birçok hizmeti yerine getirmesi gerektiğini söyler; ondan son bir 
kez daha söz (ikrâr) alırdı. 

Aşçı Dede, Can’dan “hepsine razıyım, hizmet ve ibadetle vaktimi ge-
çireceğim…” cevabını aldıktan sonra onu Matbah-ı şerîf diye adlan-
dırılan ve Mevlevîlikte kutsal sayılan mutfağa alırdı. Bazen de bu 3 
günlük imtihanın sonunda 18 günlük bir Çile dönemi daha geçirile-
rek asıl Çileye soyunulurdu… Böylece 1001 gün boyunca devam 
edecek ve Mevlâna’nın bizzat kendi eliyle yazdığı Mesnevî’nin ilk 
18 beytine istinaden 18 hizmetin birincisine başlayan Can, burada 
da hizmetlerin her aşamasında olduğu gibi diğer Dedelerin gözlem-
lerinden oluşan imtihanlarla dolu dokuz gün daha geçirir sonra 
çivili tahta üzerinde Semâ tâlim etmeye başlardı. Bir taraftan 1001 
günlük Çile hizmetlerini yerine getiren Can, diğer taraftan mûsıkîye 
veya yetenekli olduğu diğer sanat ve işlerde eğitim almaya başlardı. 
Tamamen cahil olan Can’lara ise okuma yazma öğretildikten sonra 
diğer eğitimler verilirdi. 

Artık Can için nefsin terbiyesinin ön planda tutulduğu imtihan-
lar başlamıştır. 1001 gün boyunca birçoğu eziyetlerle dolu hizmetler 
arka arkaya yapılacak; getir-götür işlerinin verildiği Ayakçılık hiz-
meti ile başlayıp, Dergâhın temizlenmesinin üstlenildiği Süpürgeci-
lik görevi ile devam edecektir. Bu arada eksik olduğu veya yeteneği 
bulunduğu konularda da ilgili Dedelerden sürekli eğitim görecektir. 



 

 

673 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

Süpürgecilik görevini de başarıyla tamamlayan Can, kendisine 
hissettirilmeden her aşamasında farklı sabır imtihanlarına da tâbi 
tutulacağı Bulaşıkçılık, Pazarcılık, Dolapçılık (yemek kaplarının 
kalaylı ve temiz tutulması), Tahmisçilik (kahve hazırlama), Mey-
dancılık, Kandilcilik (Dergâhın kandillerini yakıp söndürme), So-
matçılık (sofra kurup kaldırma), Çamaşırcılık, Yatakçılık, Şerbetçilik 
gibi görevlerini yerine getirerek çeşitli aşamalardan geçecek; “artık 
yetiştim, olgunlaştım, kıdem kazandım” diye aklından geçirdiği zaman-
larda ise hizmetlerin en aşağısı olan Abrîzcilik görevi verilecektir. 

Abrîzcilik görevi tuvalet temizliği işiydi ve Can’ın Dede unvanı 
almadan önceki Çiledeki son hizmeti idi. Fakat 1001 gün boyunca 
zaman ve tarih mevhumunu kaybeden Can, Çilesinin bitmek üzere 
olduğunun ve bu hizmetin son imtihanlardan en ağırı olduğunun 
farkına bile varmazdı. 

1001 gün hizmeti boyunca birçok eziyetlere katlanıp nefsini 
ayakları altında ezmeyi başarabilen ve tuvalet temizliği hizmetin-
den de başarıyla çıkıp sabırla hamlığını yok ederek Mevlevîlik’e ilk 
adımını atan Can, bunları yerine getirirken Dergâh görevlisi Dede-
ler tarafından da dinî bilgilerle birlikte Mesnevî ve Mevlevîlik’in 
âdâb ve erkânının öğretildiği dersler alırlardı. 

Matbah-ı şerîf’te çiğ yiyeceklerin pişmesi gibi güç hizmet ateşin-
de pişen ve bu hizmetlerin her aşamasını da başarıyla geçen Can ilk 
liyâkatını elde etmiş; dünyevî ve uhrevî bilgilerle teçhiz olmak üze-
re derslerine daha da ağırlık vermeye başlamıştır. 

Can, artık 3 gün Saka Postu’nda oturmuş, 1001 gün Çilesini ta-
mamlamış ve 18 hizmeti yerine getirmiştir. Bu rakamların toplamı 
1022 etmektedir ve bunun ebced karşılığı da rızâ-yı Hû yani “Al-
lah’ın kendisinden razılığıdır.” Ancak hizmet daha bitmemiştir. 
Meydancı Dede akşam üzeri elinde bir şamdanla Can’ı namaza 
götürür ve sonrasında da bir yemeğin ardından Dergâhın meyda-
nında niyâz vaziyetinde dururken Tarikatçı Dede; “Vakt-i şerifler 
hayr ola, hayırlar feth ola, şerler def ola, derviş kardeşimizin niyâzı kabûl 
ola, âşiyân-ı Mevleviyyede rahatı müzdâd ola, demler-safalar ziyâde ola; 
dem-i Hazret-i Mevlâna, sırr-ı Şems-i Tebrizî, kerem-i İmâm-ı Ali; Hû 
diyelim, Hû…” şeklinde gülbang çekerek 3 gün sürecek hücreye 
kapanma günleri başlar. Can burada kendini iyice tanır sır olur; ama 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

674 Nuri Şimşekler 
Çile henüz bitmemiştir… Eskilerin deyimiyle bu hâl; “Mevlevînin 
Çilesi bitmez” şekliyle dillerde dolanır ve bu Yol’a girenlerin hayat-
ları boyunca her türlü cefa ve elemlere katlanması ve iradesinin 
güçlü olması gerektiği vurgulanırdı. 

Can’ın 3 günlük Çilesinin ardından Aşçıbaşı yanına gelerek 
Can’a öğütler verecek ve çektiği “Vakt-i şerifler hayr ola, hayırlar feth 
ola, şerler def ola, derviş kardeşimizin hizmetleri mübarek ola; dem-i Haz-
ret-i Mevlâna, sırr-ı Şems-i Tebrizî, kerem-i İmâm-ı Ali; Hû diyelim, 
Hû…”  gülbangıyla 18 gün daha Hücre Çilesi’ne kapatacaktır. 

18 günlük son Çilesini de çıkararak Dede ünvanı almaya hak ka-
zanan Can, Meydancı tarafından Dergâhın Çelebisine götürülür, 
önünde diz çöker vaziyette oturtulurdu. Çelebi Can’ın sağ elini 
kendi sağ eliyle tutarak; Kur’ân-ı Kerim’in “Muhakkak ki sana biat 
edenler ancak Allah’a biat etmektedirler. Allah’ın eli onların ellerinin üze-
rindedir. Kim ahdini bozarsa, ancak kendi aleyhine bozmuş olur. Kim de 
Allah ile olan ahdine vefa gösterirse Allah ona büyük bir mükâfat verecek-
tir.” meâlindeki Fetih Suresi’nin 10. âyetini okur; daha sonra yanın-
daki makasla Can’ın kaşlarının ortasından ve bıyığından birkaç kıl 
keser ve Mevlevî hırkasını tekbirleyerek giydirirdi. 

Üç sene kadar önce Dergâha Can olarak giren aday artık bu “in-
san gibi insan” yetiştirme okulunda Dede unvanı almış, olgunlaşma 
yolunda bir hayli yol kat etmiştir. Kendisine 2-3 Dede ile birlikte 
kalacağı bir hücre tahsis edilen Dede, artık hem kendini yetiştirme-
ye devam edecek hem de Çile döneminde aldığı dersler neticesinde 
uzmanlaştığı konuda yeni gelen Can’lara ders verecektir. Ya da 
kendi istediği takdirde başka yerlerde bulunan Mevlevîhânelere 
aynı unvan ve görevle naklini isteyebilecektir… 

Mevlevîlik tarihi boyunca 1001 günlük bu Çileye soyunan 
Can’lar genellikle bu zamanı başarıyla tamamlar ve Dede olurlardı. 
Ancak çeşitli vesilelerle Çileyi kıran yani yarım bırakan Can’lar da 
olurdu. Bu Can’lar ileriki bir zamanda kendileri istedikleri takdirde 
Çilenin hangi döneminde Çileyi kırmış olurlarsa olsunlar Saka Pos-
tu’nda 3 gün oturmayla işe baştan başlarlardı. Tekrar Çile çıkarmak 
istemeyenler ise Dergâha gelip gitseler dahi hem kendilerinde bir 
eksiklik hissederler hem de diğer Mevlevîler nezdinde az itibara 
sahip olurlardı.   



 

 

675 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

3. Mevlevîlikte Dereceler  

* Muhib 

Mevlevîlik’te genel çoğunluğu teşkil eden “muhib” sınıfı, ikrâr 
vermeyip 1001 gün Çile çıkarmadan tarikata intisap edenlere verilen 
sıfat olup, bu Yol’un ilk halkasını oluşturur. Muhib olmak isteyen 
aday Dergâhın şeyhine müracaat eder, o da eğer reşit değilse veli-
sinden izin almak şartıyla samimiyetine inandığı adayı karşısına 
alır, önce tam bir beden temizliğinden geçip abdest almasını söyler. 
Daha sonra kendisi de abdestli olduğu halde her ikisinin yüzleri de 
Kıbleye gelecek şekilde adayı soluna oturur. Şeyh; “Bilerek veya bil-
meyerek işlediğim günahlardan, duyup bilen Allah’a sığınırım…” tarzın-
da duada bulunurken aday da aynını tekrar eder. Bu duanın ardın-
dan adayın beraberinde getirdiği Sikkeyi iki eliyle tutan şeyh üç kez 
İhlâs Suresini okur ve Sikkenin her bir yönüne üfleyerek, adayın 
başı Kıbleye gelecek ve ayakları toplu olacak vaziyette sol dizine 
yatırtır ve Sikkeyi Kıbleye karşı tutarak Mevlâna’yı tavsif eden cüm-
leler söyledikten sonra Sikkenin sağ, sol ve ön kısımlarını öper; ada-
ya da aynı şekilde öptürdükten sonra başına giydirir ve elini Sikke-
nin üzerine koymak suretiyle; “Allahu ekber, Allahu ekber, lâ ilâhe 
illallâhu vallâhu ekber, Allahu ekber ve li’llâhi’l hamd.” der ve adayın 
sırtını üç kez sıvazlayarak kaldırır; sağ elini iki eliyle tutar, aday da 
aynı şekilde şeyhin elini tutar ve bu şekilde aynı anda birbirlerinin 
ellerini öperler. Artık aday “muhib”; yani Mevlâna dostu olmuştur. 
Muhib bu törenin ardından sırtını şeyhe dönmeden geri geri gide-
rek kapıdan çıkar; Mevlevî âdâbı, Semâ, mûsıkî, Mesnevî, güzel 
sanatlar vs. dersleri almak ve yetenekli olduğu konuda yetiştirilmek 
üzere ilgili Dedeye teslim edilir. Osmanlılar döneminde başta III. 
Selim ve Sultan Reşad olmak üzere bazı sultanlar ve çok sayıda 
devlet ileri gelenleri “muhib” sıfatıyla Mevlevîlik’e hizmetlerde 
bulunmuşlar; birçok şâir, yazar, edîb, hattât, hakkâk ve mûsıkîşinâs 
da aynı sıfatla eserler meydana getirmişlerdir.  

* Dede 

Yukarı bölümlerde daha detaylı bir şekilde anlatıldığı üzere 1001 
gün Çile çıkararak Mevlevî olanlara verilen ad olup muhib sınıfının 
bir üstünde yer alırlar. Mevlevîlik Yolu’nun eğitimci sınıfını oluştu-
ran Dedeler, Dergâhlarda Kur’ân-ı Kerim, Hadis-i Şerif ve diğer dinî 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

676 Nuri Şimşekler 
bilgilerin öğretilmesi, Semâ ve mûsıkî eğitimi, Mesnevî dersleri, 
güzel sanatların farklı dallarının öğretimi gibi konularda yeni gelen 
Can’ların yetiştirilmesinden sorumludur. Kendi içerisinde de belli 
bir protokole ve kıdeme tabi olan Dedeler, yukarıdan aşağıya doğ-
ru; Aşçıbaşı, Neyzenbaşı, Kudümzenbaşı, Kazancı Dede, Semâzen-
başı, Baş Dede, Meydancı Dede ve diğer Dedeler şeklinde sıralanır-
lardı. 

* Şeyh (Halife) 

Mevlâna döneminden kalan ve ilk temsilcilerinin Mevlâna’nın 
sözlü işaretiyle, sırasıyla Şems-i Tebrizî, Selâhaddin-i Zerkûb ve 
Çelebi Hüsâmeddin olduğu Halifelik geleneğinin devamıdır. Mev-
levîlik’in kurumsallaşmasından sonra da yazılı görevlendirmelerle 
ve bazı değişiklerle devam eden bu makâmda oturanlara Şeyh 
denmiş ve mânevî olmaktan çok idarî bir görev olmuştur. Dergâh-
taki sistemin işlemesini sağlayan, fakat eğitim sistemine karışmayan 
Şeyh, bizzat “Çelebi” tarafından yazılan resmî bir icâzetnâme ile 
posta oturtularak yapılan belli bir tören çerçevesinde görevlendiri-
lirdi. Bazen de Mesnevî okutmak ve açıklamak hizmeti (Mes-
nevîhân) ile görevlendirilen Şeyhler de vardı. Şeyhler genellikle 
Dedeler arasından tayin edilmekle birlikte, bu unvana sahip olma-
dan da liyâkatine göre Şeyh olarak görevlendirilenler olurdu. Böyle 
olduğu durumlarda Dergâhtaki 1001 günlük 18 hizmetin görüldüğü 
Çileyi, 18 günde tamamlaması gerekirdi. 

* Sertarik 

Şeyhler arasından seçilen Sertarik, Çelebi makâmına vekâlet 
eden bir unvandı. 

* Çelebi 

Mevlevîlik Yolu’nun en başında yer alan Çelebi, bu Yol’un iyi 
temsil edilmesi, Yol’a zarar gelmemesi, gerekirse Yol’a ters olmayan 
yeni düzenlemelerin yapılması, bütün Mevlevî Dergâh ve Zâviyele-
rinin düzenli işlemesi, buralara Şeyh vs. atanması konusunda so-
rumlu ve yetkiliydi. Mevlâna soyundan gelenlerin oturabileceği 
Çelebilik Makâmı, aynı zamanda devlet protokolü içerisinde de 
önemli bir yere sahipti. Konya Merkez Dergâh’ta oturan ve yetkili-
lerle şehrin her türlü idaresinde fikir alışverişinde bulunan, şehrin 



 

 

677 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

sorunlarına birlikte çözüm arayan Çelebiler, bazı Osmanlı Sultanla-
rına tahtta geçmeleri esnasında özel davet alarak törene katılmışlar, 
bazen de bizzat elleriyle yeni Sultana kılıç kuşatmışlardı. 

4. Mevlevîlik Protokolü, Dersleri, Âdâb – Erkân ve Semâ 

Tarîkin bütün işlerinde ilk sorumlu Makâm Çelebisi idi.  Makâm 
Çelebisi, ilk dönemlerde Çelebiler arasındaki yetkin kişilerden ba-
badan oğula geçmek suretiyle, ilerleyen zaman içerisinde Konya ve 
diğer şehirlere yayılmış Çelebiler arasından Dergâh Zâbitânı tara-
fından, 1700’lü yılların sonlarında Osmanlı Sarayının yönlendirmesi 
ve 1866 yılından itibaren ise Meclis-i Meşâyıh’ın önermesi ile Şeyhü-
lislâm tarafından seçilmekteydi. Makâm Çelebisi Konya’da ikamet 
eder ve tüm Mevlevîhânelerin işlerini takip için kendi başkanlığında 
Sertarîk, Sertabbâh, Türbedâr, Neyzenbaşı, Hazret-i Şems Tür-
bedârı, zükûr ve inâs Çelebilerinden seçilen dört kişi ile bir komis-
yon kurardı. 

Âsitânelerde, Mevlâna Dergâhı’na hâiz olmak üzere Makâm Çe-
lebisi, onun tarafından meşihat verilen ve sırasıyla Şems-i Tebrizî, 
Selâhaddin-i Zerkûb ve Çelebi Hüsâmeddin’i temsil eden halife 
konumundaki “Şeyh Efendi” veya “Ser-tarîk”, Şems Dedesi (Şems-i 
Tebrizî Zâviyesinden sorumlu Dede), diğer âsitânelerde ise Ser-
Tabbâh (Âteşbâz-ı Velî makâmı), Türbedâr, Mesnevîhân, Ku-
dümzenbaşı ve Neyzenbaşı Dergâh Zâbitânı’nı oluştururdu (Ar-
paguş, 2009, 103-117). Mevlevî geleneğindeki protokolü de gösteren 
bu sıralamanın ardından 1001 günlük çilesini doldurup “Dede” 
unvanı almış olan, çilesini çekmekte olan Canlar (nev-niyâzlar) ve 
çileye soyunmayıp bir merasimin ardından sikke-i şerif giyerek 
Semâ çıkarmış “Muhib”ler gelirdi (Aşcı Dede, 1960, 29). 

Mevlevîhânelerde Kur’ân-ı Kerim, Hadis-i Şerif, Mesnevî, Mev-
levî Evrâdı, Mevlâna menâkıbı okunması, Mevlevî âdâb ve erkânı 
dersleri (Nablusî, 1329 H., 17, 19, 30); çile çıkarmakta olan canlara 
Semâ meşki, dergâhtaki günlük işlerin yerine getirildiği 18 hizmeti 
icra etme ve becerisi dairesinde bir sanat veya zanaat öğrenme mec-
buri idi. 1001 günlük çile eğitimden sorumlu olanlar sırasıyla, Aşçı 
veya Ser-Tabbâh Dede, Kazancı Dede, Meydancı Dede ve Bulaşıkçı 
Dede idi (Demirci, 2008, 127). Ayrıca diğer Dedeler de yetiştirildik-
leri alanda dersler ve eğitimler verirdi. 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

678 Nuri Şimşekler 
Mevlevî âdâb ve erkânının temelini 1001 günlük Mevlevî eğiti-

minde alınan Mesnevî-i Şerifin ilk on sekiz beytine istinaden on 
sekiz hizmetin yerine getirilmesi esasına dayanan usuller çerçeve-
sinde hayat boyu devam ettirilmesi gereken “edeb” oluşturmaktay-
dı. Bu zaman içinde seyr ü sülûk gereği Semâ öğrenmek (Trabzonlu 
Köseç Ahmed Dede, 2007, 41) mecbur idi. 

Genel anlamda Muhammedî bir yol olarak tesis edilip devam 
eden bu kültürde hayat boyunca Kur’an-ı Kerim, Hadis-i Şerif, 
Mesnevî, Mevlâna menâkıbı ve Evrâd-ı Kebîr-i Mevlâna okumak 
zorunluluğu vardı. Şeriata sıkı sıkıya sarılmak, farzları geciktirme-
den zamanında yerine getirmek, sünnete tabi olmak, gece gündüz 
istiğfara devam etmek, her isteği ve yardımı Allah’tan dilemek, 
nefsin sürekli muhasebesini yapıp onu riyazete alıştırmak gibi hu-
suslar en başta gelen âdâb ve erkân idi (Trabzonlu Köseç Ahmed 
Dede, 24 vd.). Yine her Mevlevî -özellikle Dergâh dışında yaşayan-
lar- dünyalık hayatını devam ettirmek için bir meslek öğrenmek, 
bulunduğu her alanda insanlara saygı ve sevgi duymak, işini halkın 
rızası için değil Hakk’ın rızâsını gözetmek için yapması gerekirdi. 
Mevlevîhânelerde mutâd günlerde yapılan Mukâbelelere geçerli bir 
mazereti olmadığı müddetçe katılması zorunlu idi. 

Âdâb ve erkânın temelini oluşturan Mukâbele-i Şerif (Semâ) ve 
Mesnevî dersleri de belli usullere göre yapılırdı. Semâ meşki mutla-
ka bir Semâ Dedesinden öğrenilir, Mesnevî dersi Mesnevîhân olan 
Dededen dinlenir, Matbah-ı Şerifte bulunan meşk tahtası üzerinde 
bulunan çevresine tuz dökülmüş çiviye, direk tabir edilen sol ayağın 
baş ve ikinci parmağının yerleştirilmesiyle çark olarak adlandırılan 
sağ ayağın hareketiyle önceleri yarım, bir müddet sonra ise tam çark 
atmayla başlanırdı. İlk yarım çarkta “Al” ikincisinde ise “lah” hece-
lerinin belli bir ahenkle telaffuz edilmesiyle “Allah” yani zikr-i celâl 
çekilir. Tahta üzerinde meşki tamamlayan Cânlar daha sonra 
Semâhânede kollarını açma tâlimine başlar ve bu aşamayı da ta-
mamladıktan sonra kendileri için Mukâbele-i Şeriften daha kısa olan 
Mübtedî Mukâbelesi’ne davet edilirdi. Bu mukâbeleye dışarıdan 
ziyaretçi kabul edilmez, mıtrıb Âyîn-i Şerif yerine sadece dört bö-
lüm halinde peşrev çalar ve Cân bu icrâdan sonra Mukâbele-i Şerife 
katılma hakkı kazanır.  



 

 

679 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

 Mukâbele-i Şerif ya da Âyîn-i Şerif (Hacı Feyzullah Efendi, 1334-
1336 H., 13) belli bir ritüele bağlı olarak yapılır. Öncesinde cemaatle 
vakit namazı kılınır (Nablusî, 1329 H., 6; Tahir Olgun, 80), sonra 
Semâhâneye geçilerek tüm yetkililer, dervişler ve semâzenler oturur 
halde yerlerini alır, görevli dede tarafından Kur’an-ı Kerim okunur, 
ardından Mesnevîhân Mesnevî okur veya Kaarî-i Mesnevi’ye Fars-
çasını okutur kendisi de şerh ederdi. Daha sonra kudüm-ü şerif 
darbesi, Ney üflenmesinin ardından Na’t-ı Mevlâna okunur ve 
postnişîn ile birlikte ayağa kalkan semâzenler üç selam Devr-i Ve-
ledî icrâ eder ve ardından dört selamdan oluşan Semâ icrâ edilirdi. 
Semâ’ın tamamlanmasının ardından mıtrıptan bir görevli Kur’an-ı 
Kerim okur, ardından semâzenbaşı ya da nadiren postnişîn tarafın-
dan çekilen gülbank ve okunan dua ile Mukâbele tamamlanmış 
olur, ardından tüm Mevlevîler lokma ederlerdi. Bu Semâ’ın en be-
lirgin özelliklerinden biri genellikle Cuma namazlarının ardından 
yapılması ve seyretmek isteyen herkese açık olması idi (Veled Çele-
bi, 1946, 62) 

Semâ’ın üçüncü bir çeşidi olan Garîbler Semâ’ı ise özel gecelerde 
yapılan Mukâbele-i Şeriften sonra Semâ’a devam etmek isteyen 
Mevlevîler tarafından on sekiz çark atılmak suretiyle mûsıkî olmak-
sızın yapılan Semâ idi. 

Bir diğer Semâ çeşidi ise Âyîn-i (Âyn-i) Cem idi. Genellikle 
Meydân-ı Şerifte ve yatsı namazından sonra yapılan bu Semâ’a 
Mevlevîler ve muhibler katılabilirdi. Âyîn-i Cem bir dost meclisi 
şeklinde geçen ve kahve veya şerbet gibi içecekler içildikten sonra 
Devr-i Veledî olmaksızın ve hırkalar çıkarılmadan yapılan Semâ 
veya içten gelen cezbe ile ayakta oluşturulan zikir halkası idi (Tahir 
Olgun, 1995, 80 vd.). Bu Semâ’da genellikle kollar açılmaz ve sadece 
meclisteki isteyenler kalkardı (Gölpınarlı, 2006, 117). Selâm arala-
rında Mukâbeledeki gibi durak verilmez, hatta genellikle geceleri 
yapıldığı için sabah namazına kadar devam ederdi. Semâ tamam-
landıktan sonra, Kur’ân-ı Kerim okunur ve namaz kılınarak lokma 
edilir (yemek yenir) ve hücrelere istirahate çekilirdi (Asaf Hâlet, 
2002, 121 vd.). 

Yine bütün tarîklerde olduğu gibi Mevlevîlikte de evrâd okuma 
geleneği vardı. Bazı Âyet-i Kerimeler, Hadis-i Şerifler, Esmâ-i 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

680 Nuri Şimşekler 
Hüsnâ ve Hz. Mevlâna’ya dua ve senâlardan oluşan Mevlevî evrâdı 
hem çile döneminde hem de tüm hayatı boyunca şeyhinin belirledi-
ği ölçü ve vakitte bir Mevlevînin okuması gereken vird idi. Yine 
İsm-i Celâl çekmek, yani belli bir ahenkle “Allah, Allah…” demek 
Hz. Mevlâna’ya göre en güzel zikirlerden biri olarak değerlendiril-
diği için Mevlevîler hem zikir meclislerinde hem de günün her 
ânında bu zikri yaparlardı. Mevlâna’nın bu zikir şeklini babası 
Bahâeddin Veled’den aldığı, onun Kübrevîliğe olan ilgisinden dola-
yı Mevlevîliğin bu tarîkin etkisi altında gelişen bir yol olduğu tespit-
lerinin doğru olmadığı da belirtilmektedir (Lewis, 2010, 64-65). 

5. Mevlevîlikte Kıyafet ve Semâ Kıyafetleri 

Mevlevî kıyafeti denince bugün akla Semâ törenlerinde giyilen; 
Sikke, Hırka, Tennûre, Destegül, Gömlek, Elifî-nemed, Pantolon ve 
son yüzyıllarda giyilmeye başlanan Mestten oluşan sekiz parçalı 
Semâzen elbisesi gelmektedir. Ancak bu kıyafetin şimdiki haliyle 
Mevlâna döneminde olmadığı, Mevlâna’nın kendisinin “bilgin kıya-
feti” giydiği, çevresindekilerin de yine döneminin özelliklerini yan-
sıtan kıyafetler giydiği; Semâ ederken de aynı kıyafetlerin giyildiği 
bir gerçektir. Yine Mevlâna’nın Şems-i Tebrizî ile karşılaşmasından 
sonra sarığındaki destârı kül renginde bir bezle sardığı bize kadar 
ulaşan bilgiler arasındadır. 

Mevlevîlik tarihi boyunca, dönemin gereklerine binaen kıyafet 
yenilemeleri görülmekle birlikte diğer tarikatların etkisiyle bu kül-
türe giren -özellikle aksesuarlar- Mevlevîler arasında fazla yaygın-
laşmadan zaman içerisinde kullanılmaz hale gelmiştir. Sade bir 
görünüme sahip Mevlevî kıyafetinde zaman içerisinde çok fazla bir 
değişimin olmadığı, farklı dönemlerde benimsenen kıyafetlerin de 
öncekilerden alınan ilhamla modernize edilerek kullanıldığını, ge-
nel olarak söylemek mümkündür. Yine Mevlevîlik Kültürü içerisin-
de kıyafetler, Dışarı Kıyafeti ve İçeri Kıyafeti olarak adlandırılır; 
hiçbirinde dikiş, ilik ve düğme bulunmaz ve başa giyilen Sikke ve 
Arakiyye’nin dışında kıdeme göre hiçbir değişiklik arz etmezdi. Bu 
bölüm hazırlanırken Hasan Özönder’in Tarihi Boyunca Mevlevî Kıya-
fetleri ve Sembolik Anlamları (Konya İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü 
Yay., Konya, 2006) adlı eser başta olmak üzere ilgili diğer kaynak-
lardan istifade edilmiştir.  



 

 

681 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

* Arakiyye: Arapça ter anlamına gelen “arak” kelimesinden türe-
tilmiştir. Baştaki teri emdiği için bazen de ter toplayan anlamındaki 
“Arak-çîn” kelimesi ile de söylenirdi. Arakiyye Mevlevî adayının 
mutfakta görev yaparken başına giydiği başlıktır. Genelde keçeden 
yapılır ve beyaz renkli olur. Henüz Semâ eğitimini tamamlamamış 
(Semâ çıkarmamış) Mevlevî adayları, çocuk ve kadın Mevlevî aday-
ları da Arakiyye giyerlerdi. 20-25 cm uzunluğunda olan Arakiyye 
giydirilmesi belli bir usûle göre yapılır ve buna “Arakiyye tekbirle-
mek” denilirdi.  

* Sikke: Kelime anlamı olarak “damga, iz, alâmet, kural” gibi an-
lamlara gelir. Mevlevîliğin en belirgin kıyafetlerinden biridir. İlk 
olarak Mevlâna’nın torunu Ulu Ârif Çelebi’nin (öl. 1320) beyaz 
renkli bir Sikke giydiği kaydedilir. 1001 günlük Çileye soyunan 
Mevlevî adayı bu süreç içerisinde belli bir aşamaya geldiğinde Ara-
kiyye’yi çıkarır, başına Sikke tekbirlenerek giydirilirdi. Ayrıca Çile 
çıkarmayan muhiblere de aynı usûlle Sikke giydirilirdi. Mevlevîler 
tarafından büyük bir saygıya mazhar olan Sikke giyilirken, çıkarı-
lırken ve bir yere konurken öpülürdü. Bu saygıdan dolayı Mev-
levîler sadece “Sikke” demezler “Sikke-i şerîf” şeklinde telaffuz 
ederlerdi.  40-45 cm boyunda olan Sikke de keçeden yapılır ve açık 
ya da koyu kahverengi olurdu. 1001 günlük Çilesini lâyıkıyla ta-
mamlayan ve Dede olan Mevlevînin Sikkesine destâr tabir edilen 
koyu yeşil renkli bir kuşak sarılırdı. Ancak Çelebi olanlar, yani 
Mevlâna soyundan gelenlerin, Şeyhlerin ve Halifelerin destar rengi 
ve şekli kısmen farklılık gösterirdi. Destarsız Sikkeler “Dal Sikke”, 
diğeri ise “Destârlı Sikke” olarak adlandırılırdı. 

* Hırka: Siyah renkli, geniş kol ve eteği olan, yere değmeyecek 
şekilde ayakların üst kısımlarına kadar uzanan bir kıyafetti. Keten 
veya yünlü kumaştan yapılırdı. İçeri ve dışarı hırkası olmak üzere 
benzer şekilde tasarlanan iki çeşidi vardır. Yine Mevlevî kıdemi 
içerisinde ufak farklılıklar arz ederdi. Bir Mevlevî adayının ikrar 
verdikten sonra, 1001 günlük Çilesini tamamladıktan sonra 3 ya da 
18 günlük “Hücre Çilesi”ne gireceği vakit giydiği kıyafetti. Daha 
sonra Dede olan Mevlevî bu kıyafeti daima “onur nişanesi” olarak 
taşıyacaktır. Sembolik anlamda ise; Semâ’a girmeden önce Mev-
levî’nin siyah renkli hırkasını çıkarması “tüm dünya telâşesinden, 
malından, mülkünden sıyrıldım ve Sana sığındım ey Allah’ım” 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

682 Nuri Şimşekler 
anlamına gelmektedir. 

* Tennûre: Tandır anlamındaki Arapça-Farsça “tenûr” kelime-
sinden türetilmiştir. Mutfakta ve ocak başında giyilen kolsuz, yaka-
sız bir kıyafettir. Üst kısmı dar, etekleri ise genişçedir. Bu kıyafeti 
mutfakta hizmete soyunan Can giyerdi ve buna “Hizmet Tennûre-
si” denilir, siyah veya koyu kahverengi olurdu. Ayrıca günümüzde 
de görüldüğü şekliyle Semâzenlerin giydiği beyaz renkli etekleri 
oval açılacak şekilde daha genişçe olan tennûreler de vardı ve bun-
lara da “Semâ Tennûresi” adı verilirdi. Tennûre görünüş olarak 
sembolik anlamda Arapça yazılımla “Lâ” (yoktur, Allah’tan başka 
İlâh yoktur) harfini temsil eder.  

* Destegül: Semâ esnasında Tennûrenin üstüne giyilen yakasız, 
düz kollu bele kadar gelen dar bir giysidir. Beyaz renkli olur ve sağ 
ucunda bulunan kısa şerit “Elifî nemed”in (kuşak) içine sokularak 
Semâ esnasında ön kısmı açılması önlenir. 

* Elifî-nemed: Tennûrenin üzerine, bel kısmına bağlanan bir tür 
kuşaktır. Kumaş ve keçeden 8-10 cm eninde, birkaç kez bele dolana-
cak uzunlukta yapılır. Elfe-nemed de denilen bu kuşak, diğer Mev-
levî kisveleri gibi ilk kez bağlanırken özel bir törenle kuşatılırdı. 

* Mest: Geçmişte gelenek olduğu üzere Semâ çıplak ayakla yapı-
lırmış. Zamanla Semâ esnasındaki dönüşlerin (çark) daha kolay ve 
kesintisiz olması için günümüzde de olduğu gibi tabanı köselesiz 
çorap mest kullanılır olmuştur. 

6. Estetik ve San’atın Timsali Mevlevîler 

Mevlevîliği diğer tarîklerden ayrı tutan en önemli özelliklerinden 
biri de güzel sanatlara gösterilen ilgi idi. Her Mevlevî çilesi döne-
minde mutlaka bir san’at öğrenir, dinî ilimlere, şiire veya mûsıkiye 
yatkın olanlar da bu eğitimle meşgul olurlardı. Mevlevîlerin tarih 
süreci içerisinde en çok ilgi gösterdikleri san’at hattâtlık, hakkâklık, 
ebrûzenlik, fildişi ve kâğıt oymacılığı ve saatçilik olmuştu (Derman, 
2002, 208-212). Son yüzyılda ise keçecilik ve terzilik de Mevlevîlerin 
ilgi gösterdiği bir meslek-san’at olmuştu. Gösterilen bu ilgi sonucu 
yüzyıllar boyunca Mevlevîler arasında san’at, şiir ve musıkî alanın-
da değerli isimler yetişmiş ve Türk kültür ve san’atına yön vermiş-
lerdir. Galata ve Yenikapı Mevlevîhânelerinin önde olduğu bu 



 

 

683 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

alanda şiirde, Şeyh Gâlib (öl. 1799), musıkîde Buhûrîzâde Itrî 
(öl.1712) ve Hammâmî İsmail Dede Efendi (öl. 1846), san’atta Ahmet 
Eflâkî Dede (XIX. yy.) önde gelen isimlerdendir (daha geniş bilgi 
için: Uzluk, 1957, 47-110; Küçük, 2003, 377-423). 

Mevlevilik her kuralı belli olan, giyiminden yeme-içme âdâbına 
kadar her usûlünde estetik, nezaket, nezahet, ağırbaşlılık ve aşırıya 
gitmeme gibi bir zarafeti olan yoldu. Mevlevilik içinde Makam Çe-
lebisinden Matbah Canı’na (Mevlevi olmak için çileye soyunan nev-
niyâz) kadar manâ olarak bir hiyerarşi olsa da zâhir de hepsi eşitti. 
Makam Çelebisi, Şeyh Efendiler, Mesnevîhânlar ve Dedeler başla-
rındaki Sikkenin çevresine sarılan destâr harici diğer tüm Mevlevî 
ya da Mevlevî adayları ile benzer kıyafet giyerlerdi. Yani kıyafetler-
de bir hiyerarşi yoktu. Diğer bazı tariklerde olduğu gibi, Mevlevilik-
te değil diz-etek öptürme el öptürme bile yoktu. “görüşme” denilen 
niyâzlaşmada hangi konumda olursa olsun, hangi yaşta bulunursa 
bulunsun her iki kişi de sağ ellerini başparmaklarından kavrayıp 
birbirlerinin elini öperdi. 

Mevlevî kullanacağı her şeyi, başkasına vereceği her şeyi önce 
öper sonra kullanır, kullandıktan sonra yine öperdi. İster kaşık ol-
sun ister kitap. Verdiği kişi de aldığı şeyi öper öyle alırdı. Eve gir-
menin, evden çıkmanın, konuşmanın, selamlaşmanın, yatmanın, 
kalkmanın, yemek yemenin, hâl hatır sormanın… hep bir usulü 
vardı. Mevleviliğin zikri semâ da bile aşırılık yoktu, zikirde aşırılık, 
bağırma-çağırma diz dövme, yaka yırtma gibi aşırılıklar yoktu. Me-
sela zikir ya da sema esmasında bir Mevlevi cezbe ile kendinden 
geçip böyle bir şey yaparsa hemen sorumlu dedesi yanına gelir “ka-
nını içine akıt” diyerek cezbe hâlini içinde yaşaması ve dışarıya 
aksettirmemesi istenirdi. Bu usûllerin çoğu da yazılmamış gelenek-
ten uygulama yöntemi ile gelmişti. İşte bütün bu zerafet ve halîm 
durum Mevlevilerin en belirgin özellikleri olmuş, Osmanlı tarihi 
içerisinde de dikkat ve ilgi çekip onların sıfatı haline gelmişti. Bu 
tarz davranışlarda bulunanlara da Mevlevi olmadığı halde “Çelebi 
gibi adam” ya da “tam bir Çelebi” gibi sıfatlar söylenmiştir. Belki de 
bu estetik ve halîm-selîm olma durumu Mevlevilerin “örnek bir 
insan ya da vatandaş” tiplemesi ile sultanların dikkatini çekmiş 
olabilir. 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

684 Nuri Şimşekler 
7. Yol’un Esası - Disiplini  

Mevlevîlik âdâbının öğrenildiği ilk yer olan Matbah-ı Şerif’e iza-
feten çile boyunca bu yolda uyulması gereken kurallar tam bir di-
siplin içerisinde yürütülür (Özönder, 2002, 179), uymayanlara Ka-
zancı Dede tarafından aşırıya kaçmayacak bazı cezalar verilirdi. Bu 
cezalar “çelik” adı verilen ve Matbah-ı Şerif’te asılı bulunan bir sopa 
ile dokuz veya on sekiz adet olmak üzere hafif şekilde vurulan değ-
nek cezası; on sekiz gün boyunca sikke-i şerif ve hırka-i şerifinin 
alınması; başka bir Mevlevîhâneye gönderilmeyi simgeleyen “seya-
hat” cezası tarzında idi. Cezaların en ağırı ise Mevlevî adayının bu 
işi yapamayacağına kani getirildiğinde çilenin herhangi bir döne-
minde ayakkabılarının ters çevrilmesi (serpâ etmek) idi. Bunun an-
lamı ise o kişinin Mevlevî olamayacağı, başka bir Mevlevîhâneye de 
Çile Cânı olarak kabul edilemeyeceği idi. 

Yeni Mevlevî olanların diğer tarîklerin tekkelerine gitmeleri hoş 
karşılanmaz, Mevlevî ileri gelenleri ise Mirâc, Mevlid gibi kandil-
lerde diğer tekkelere gider, kıyâm zikri yapılırsa zikirlere katılmaz, 
ayakta seyreder, eğer isterse Semâ ederlerdi. Diğer tekkelerden 
Mevlevîhâneye gelen farklı tarîkat büyükleri de Semâ yapılacağı 
zaman Devr-i Veledi’ye iştirak eder, sonra ayakta seyrederlerdi. 
Yine Mevlevî büyükleri kendi bulundukları şehirlerde resmî ve dinî 
bayramlara protokol üyesi olarak katılırlar, özellikle Ramazan ve 
Kurban Bayramlarında şehrin devlet erkânını makamda ziyaret 
ederler, onlar da Mevlevîhâneye gelerek iâde-i ziyârette bulunur-
lardı. Bu davetlerde Mevlevîler ve muhibler de hazır bulunur misa-
firlere hizmet ederlerdi (Aşcı Dede, 1960, 35). Mevlâna Dergâhında 
da özellikle arefe gecesi şehir protokolü Dergâh’a davet edilir, 
Makâm Çelebisinin özel misafiri olurlardı. Birlikte kılınan yatsı na-
mazının ardından, Mukâbele-i Şerif icrâ edilir, ardından yemek 
yenerek (lokma edilerek), kahve veya şerbet içilirdi (Mustafa 
Nizâmeddin, Yazma, vrk. 18 vd.; Şafak, 2019, 101). 

8. Mevlevî Terimleri 

Mevlevîlik kültürü içinde yer alan bir diğer husus ise her birinde 
zarif manaların bulunduğu deyim ve terimlerin kullanması idi. 
Mevlevîler gündelik konuşmalarında bunları kullanır, bir kelime 
veya deyim ile birçok şey ifade edilirdi. Bu terimler eğitim sistemi 



 

 

685 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

içerisinde “sözlük” anlamıyla veya kullanılması şart mantığıyla 
verilmese de Dergâhlardaki yaşam sürecinde dilden dile, kuşaktan 
kuşağa geçerek; dönemine göre de yeni terimler de türetilerek dile 
yerleşip kullanılagelmiş; bir veya birkaç kelime ile derin anlamlar 
ifade edilmiştir. Meselâ; Mevlevîler’in birbirlerinin iki elini tutarak 
başparmaklarını veya ellerini öpüp selamlaşmalarına ve herhangi 
bir eşyayı veya zemini öpmesine “görüşmek”; istenen bir şey karşı-
sında “Eyvallah” şeklindeki cevabın, evet yaparım, anlamına gelme-
si; bir şeyin bittiğini veya olmadığını belirtmek için “Hakta” veya 
“Hak vere” denmesi; mum, lamba gibi eşyaların yakılmasına “uyan-
dırmak”, söndürülmesine “sırlamak” veya “dinlendirmek” tabiri kul-
lanılması; Hakk’a yürüyen bir kişiyi defnetmeye yine “sırlamak” 
kelimesinin sarf edilmesi; aklını başına almak, kendine gelmek, 
düşünmek ve anlamak veya yastığına-kapısına hafifçe dokunarak 
bir Mevleviyi uyandırmaya “agâh ol!” tabirinin kullanılması; 
Kur’ân-ı Kerîm veya dua okunurken ya da Semâ ve ders esnasında 
kendinden geçerek cezbeye giren Mevleviye söylenen “kanını içine 
akıt!” deyimi tüm Mevlevîler tarafından bilinen ve günlük konuş-
malarda kullanılan deyimlerdendi. Aşağıda yaygın olarak kullanı-
lan Mevlevî terimlerinden örnekler nakledilmiş ve Abdülbaki Göl-
pınarlı’nın Mevlevî Âdâb ve Erkânı (İstanbul: İnkılâp Yay., 2006) esas 
olmak üzere M. Zeki Pakalın’ın Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri 
Sözlüğü (3 Cilt. İstanbul: MEB Yay., 3. Basım, 1983), H. Hüseyin 
Top’un Mevlevî Usûl ve Âdâbı (İstanbul: Ötüken Yay., 2001) ve alanla 
ilgili diğer eserlerden istifade edilerek kısaca açıklaması yapılmıştır: 

* Âgâh olmak – Âgâh etmek: Genel manâsıyla “aklını başına 
almak, kendine gelmek, düşünmek ve anlamak” anlamında kullanı-
lan bir deyimdir. Aynı zamanda uyuyan birini uyandırmak için de 
yastığına veya kapısına hafifçe dokunmak-vurmak suretiyle “âgâh 
ol” “âgâh ol Dedem” şeklinde kullanılır. 

* Allah derdini artırsın: Dergâhtaki Çile döneminde veya her-
hangi bir zamanda ilâhî aşk ile dertlenip, ağlayarak yakınan kişiye 
Dede veya Şeyh tarafından söylenir. Çünkü Mevlevîlik’te kutsal 
sayılan dert arttıkça kişinin Allah’a olan yakınlaşması ve aşkı da 
artacaktır. 

* Aşk olsun: Mevlâna’nın “aşk olmazsa dünya donar kalırdı…” 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

686 Nuri Şimşekler 
dediği gibi Mevlevîlik’te her şeyin başı “aşk”tır. İşte bu yüzden bu 
deyim birçok yerde kullanılır: 

Dergâha veya bir misafirliğe giden Mevlevî yerine oturduktan 
sonra, ev sahibi onu “aşk olsun” diye selamlardı. Mevlevî de bu 
cümlenin karşılığında secde eder gibi yeri öperek niyâzda bulunur 
ve aynı cümleyle karşılık verirdi. 

Su, çay, şerbet gibi bir şey içen veya yemek yiyen Mevlevî’ye 
“aşk olsun” denir; o da başını öne eğerek (baş keserek) “eyvallah” 
sözüyle karşılık verirdi.  

* Aşk u niyâz etmek: Birine selam yollarken veya mektup ya-
zarken selam ifadesi yerine “Aşk u niyâz ederiz” tabiri kullanılırdı. 
Yine birini ziyarete gidip gelme anlatılırken durumu soran üçüncü 
şahsa “aşk verdiler, aşk aldık” denilirdi. 

* Destûr: Genellikle bir şey yapılacağı zaman izin almak mahiye-
tinde söylenen sözdür. Yine bir Mevlevî’nin odasına girerken 
“Destûr” denilerek izin istenir, içeriden “Hû” sesi gelince de ancak 
içeri girilebilirdi. İlk “Destûr” sözüne “Hû” cevabı gelmezse ikinci 
kez söylenir, yine cevap gelmezse kapıdan geri dönülürdü. 

* Dinlendirmek: Ocağı, mumu, lâmbayı söndürmek için kullanı-
lan bir deyimdir. 

* Eyvallah: Mevlevî’den istenen bir şey karşısında onun “Eyval-
lah” şeklinde cevabı; “evet yaparım” anlamına gelirdi. Yine bir 
Mevlevî’ye seslenince onun “Eyvallah” demesi de “efendim, buyur” 
anlamına gelirdi. “Eyvallah” sözü eğer soru şeklinde söylenirse de 
Mevlevî’nin kendisine söylenen şeyi anlamadığı ve tekrar edilmesi-
ni istediği manâsına gelirdi. 

* Gönül kalsın “Yol” kalmasın: Mevlevîlik Yolu’nda yapılabile-
cek yanlış bir uygulamayı bertaraf etmek için kullanılan bir deyim-
dir. Böyle durumlarda o uygulamayı yapan ya da hayata geçirmek 
isteyen kişi kırılmış, gücenmiş olur; ancak Yol’a da bir zarar gelme-
miş olurdu.  

* Görüşmek: Genel anlamında Mevlevîler’in birbirlerinin iki eli-
ni tutarak başparmaklarını veya ellerini öpüp selamlaşmalarıdır. 
Mevlevîlik’te bazı tarikat sistemlerinde görüldüğü gibi Yol büyükle-



 

 

687 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

rinin diğerlerine el öptürme, ayak öptürme gibi uygulamaları yok-
tur. Mevlevîlik Yolu’nda her ne kadar belli bir kıdem varsa da en 
kıdemsiz Mevlevî ile en kıdemli Mevlevî’nin görüşmeleri de aynı 
şekildedir. Mevlevîler’e göre Hz. Peygamber Efendimiz (SAV)’in 
avucu içinde dile gelen taşlardan yola çıkılarak sadece insanın değil, 
her şeyin bir canı, bir ruhu vardır. Buna göre de Mevlevî, kullanaca-
ğı her eşyayı alırken önce öper, sonra işini bitirdikten sonra tekrar 
öperek yerine kor. Bir Mevlevî diğer bir Mevlevî’ye bir eşya verir-
ken önce öper sonra verir; diğer Mevlevî de eşyayı öperek alırdı. 
Yine Mevlevîler’in yatarken bile önce yastığı öpüp sonra başlarını 
koymaları, yorganı öpüp üzerlerine çekmeleri; bir kitap okunmadan 
ve okunduktan sonra onu öpmeleri, çekmek üzere aldıkları tespihi 
öptükten sonra çekmeye başlamaları da “görüşme” olarak adlandı-
rılırdı.    

* Hakk’a yürümek: Bir kişinin vefat etmesi üzerine; “falan kişi 
Hakk’a yürüdü” şeklinde kullanılırdı. Bu deyim de Kur’ân-ı 
Kerîm’de geçen “Ancak O’na döndürüleceksiniz; gelişiniz de O’ndandır, 
gidişiniz de O’na…” gibi âyetler çerçevesinde değerlendirilerek vefat 
eden kişinin bu dünyadaki işlerini tamamlayıp aslının geldiği Yara-
dan’ına tekrar geri döndüğünün ifadesi idi. Mevlâna’nın da eserle-
rinde sıkça vurguladığı üzere “gerçek ölüm” diye bir şey yoktur; 
ancak bu dünyadan ilahî âleme bir göç vardır. Bu dünyadaki 
“ölüm” ise öbür taraftaki “doğum”un müjdecisidir. İşte bu mânâlar 
çerçevesinde Mevlevîler kesinlikle “öldü”, “vefat etti” gibi cümleler 
kullanmaz, “göçtü”, “hâmûş oldu (sustu)” veya “Hakk’a yürüdü” 
deyimi ile bu olayı anlatırlar; mezarlıklar için de “Hâmûşhâne” 
kelimesi kullanılırlardı. 

* Hakta veya Hak vere: Aynı mânâda kullanılan bu iki deyim bir 
şeyin bittiğini veya olmadığını belirtmek için söylenirdi. Meselâ 
“şeker hakta” demek “şeker bitti” anlamındaydı. Mevlevî’den bir 
şey istendiği zaman onun “Hak vere” demesi de “kalmadı” anlamı-
na geliyordu. Bu gibi deyimler “hayır, yok, bitti…” gibi Mevlevîler 
nezdinde hoş karşılanmayan olumsuz kelime veya cümleler sarf 
edilmesi istenmediği için özel olarak kullanılan terimlerdi.     

* Kanını içine akıtmak: “Allah derdini artırsın” sözünün bir ileri 
aşaması olup, Kur’ân-ı Kerîm veya dua okunurken, Semâ veya ders 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

688 Nuri Şimşekler 
esnasında kendinden geçerek cezbeye (trans) giren Mevlevî’ye söy-
lenir ve yetkili Dede tarafından “kanını içine akıt” denerek “hâl” 
durumunun dışarı yansıtılmaması vurgulanırdı. Çünkü Mevlevî 
Kültürü’nde yaşanan mânevî duygular kişinin iç duygularıyla 
alâkalıdır. Bundan dolayı Mevlevî’nin yaşadığı mânevî demlerden 
aldığı lezzeti dış organlarıyla çevreye yansıtmak riyakârlık alâmeti 
olabileceğinden kesinlikle yasaktır. Bununla birlikte bir Mevlevî’nin 
kahkahalarla gülmesi, üzüntülü veya sıkıntılı iken bu durumunu 
yüzüne ve hareketlerine yansıtması “edebe” aykırı idi. Yani kısaca 
bir Mevlevî, insanın doğasında olan her hareketi belli bir sınır içeri-
sinde haddi aşmadan yapmak zorundaydı. Böyle davranmayan 
çevresinde “hafif kişi” olarak değerlendirilirdi. 

* Paşmak çevirmek: Mevlevîlikte Dergâha veya eve gelen misa-
firin ayakkabılarının ön kısmını evin kapısına bakacak şekilde dü-
zenli bir şekilde koymak esastı. Bu hareket hem misafire “her zaman 
kapımız açık” demekti; hem de misafirin ayrılırken ayakkabılarını 
giydiği sırada yüzünü ev sahibine dönük olmasıyla da ev sahibine 
saygı ifadesi idi. Çünkü Mevlevî Kültürü’nde Camiden, Dergâhtan 
ya da herhangi bir yerden çıkarken kapıya sırtını dönmek edebe 
aykırı idi. “Paşmak çevirmek” ise ayakkabıların bugünkü uygulan-
dığı şekliyle arka kısımlarının kapıya dönük olmasıdır. Mevlevîlikte 
çok fazla görülmeyen bu olay, “bir daha bu kapıya gelme” demenin 
nazikçe dilsiz söylenmiş bir ifadesi idi.  

* Safâ-nazar: Mevlevîlerin “hayır da şer de Yüce Allah’tandır” 
prensibiyle herkese, her olaya ve her şeye güzel bakmaları için kul-
landıkları bir deyimdir. Mevlâna’nın “güzel bakan güzel görür” 
prensibiyle de hareket eden Mevlevî, karşılaştığı her olayda müseb-
bipleri hakkında fikir yürütmekten çok “Allah dilediğini yapar” 
düsturunu benimseyerek o olayla Yüce Yaradan’ın vermek istediği 
mesajı kavramaya çalışır.  

* Serpâ etmek: Bir kusur işleyen Mevlevî’nin Sikkesini alarak 
onun sürekli veya geçici olarak Dergâhtan uzaklaştırması için kul-
lanılan deyimdir. Böyle durumlarda da Mevlevî’ye, bu dille söy-
lenmez paşmakları, yani ayakkabıları ters çevrilerek ifade edilirdi. 

* Sırlamak: “Dinlendirmek” deyimi ile benzer mânâda, mum, 
çerağ, lâmba ve ocak gibi yanan şeyleri söndürmek anlamında kul-



 

 

689 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

lanıldığı gibi bir şeyi saklamak, gizlemek, örtmek anlamında da 
kullanılır. Yine vefat eden birinin defnedilmesi işi de “falan kişiyi 
falan yerde sırladık” şeklinde tabir edilir.  

* Uyandırmak: Genel anlamıyla “Sırlamak” ve “Dinlendirmek” 
deyimlerinin aksi mânâsında kullanılan bu söz, mumu, çerağı, lâm-
bayı veya ocağı yakmak için kullanılırdı. Yakmak kelimesi olumsuz 
bir anlam çağrıştırdığından Mevlevîler bunun yerine “Uyandırmak” 
deyimini kullanırlardı. Ayrıca bir kişiyi eğitmek, uyarmak, aydın-
latmak ve irşâd etmek için de bu deyim kullanılırdı. 

9. Mevlevî Dua ve Gülbankları 

Mevlevî Kültürü içerisinde yaşamla iç içe olan bazı olaylar belli 
bir gelenek çerçevesinde yapılmış, hemen hemen her olayın ve ha-
reketin resmî bir usûlü belirlenmiştir. Bu çerçevede özellikle Çile 
Çıkarma, Sikke Tekbirleme, Dedelik Unvanı, Şeyhlik veya Hilâfetlik ver-
me, Kur’ân-ı Kerim’i Hatmetme, Posta Oturma ve Semâ Töreni 
(Mukâbele) gibi mübarek işler ve resmî törenler esnasında ilgili 
kişiler tarafından “Gülbank”lar çekilir, belli bir ahenk içerisinde 
okunan bu gülbank metinlerinde o törenin içeriğine uygun belirli 
bir metin yer alırdı. Bu “resmî” törenler ve çekilen gülbanklar ya-
nında, diğer benzer Anadolu tarîklerinde de olduğu gibi dinî ritüel-
ler haricinde günlük yaşam içerisinde kullanılan insan hayatında 
var olan, sofra, ölüm vs. gibi işlerde de belli kurallar belirlenmiş, 
icrâ edilen işler de yine içeriğe uygun dua ve gülbanklarla bereket-
lendirilmiştir. Yine yemek pişince kazanın ağzı açılırken, somat, 
sımat veya sumat diye tabir edilen sofradan önce ve sonra çekilen 
gülbanklar; 21 Nisan-21 Mayıs arası yağan yağmurların Nisan Ta-
sı’nda toplanmasından meydana gelen yağmur suyuna okunan 
dualar; İslâmî usullerle sırlanan cenazenin mezarının başında veya 
daha önce Hakk’a yürümüş Mevlevîlerin mezarlarını ziyarette çeki-
len gülbanklar; nikâh kıyıldıktan veya damat gerdeğe girerken oku-
nan dua ve gülbanklar; herhangi bir sefere çıkılırken duanın ardın-
dan söylenen gülbanklar en yaygın olanları idi. 

Aşağıda Mevlevî dua ve gülbanklarından açıklamaları ile örnek-
ler nakledilmiş, Abdülbaki Gölpınarlı’nın Mevlevî Âdâb ve Erkânı 
(İstanbul: İnkılâp Yay., 2006) ve Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik (İstan-
bul: İnkılâp Yay., 1983), Sâfi Arpaguş’un Mevlevîlikte Ma’nevî Eğitim 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

690 Nuri Şimşekler 
(İstanbul: Vefa Yay., 2009), Yakup Şafak’ın Mevlevî Gülbangleri 
(Konya: Konya İl Kültür ve Turizm Müd. Yay., 2010) ve Veled Çele-
bi İzbudak’ın Hatıralarım (İstanbul, 1946) adlı eserlerinden ve alanla 
ilgili diğer kaynaklardan istifade ile metin ve usûlleri-anlamları 
nakledilmeye çalışılmıştır. Ayrıca gülbangların son kısmında 
…kerem-i İmâm-ı Ali… ifadesinin ardından [nûr-u Nebiyyi’l-ümmî] 
ibaresi bazı kaynaklarda yer almıyorsa da Yakup Şafak’ın yazım 
tercihi [nûr-u Nebi] şeklinin pratik uygulamada genellikle söylenilen 
usulü ile buraya eklenmiştir: 

* Duâgû Duâsı (Semâ-Mukabele-i şerîf’ten sonra okunan dua) 

Semâ sonrasında gelenekte Tarikatçı Dede tarafından veya 
Duâgû olarak görevlendirilen Dede tarafından ya da günümüzde 
görüldüğü şekliyle Semâzenbaşı tarafından belli bir aheng ve bazı 
sıfat ve son kelimelerin uzatılması ile okunan duadır. Aşağıda yay-
gın olarak okunan örneklerinden biri nakledilmekte, bazı hitap bö-
lümlerinin zaman içerisinde farklı olarak düzenlendiği de görül-
mektedir: 

Bârekallâh ve berekât-ı kelâmullâh râ. Semâ râ safâ râ vefâ râ vecd ü 
halât-ı merdân-ı Hüdâ râ. Evvel azamet-i buzurgi-yi Hüdâ râ ve selâmet-i 
rûh-i pâk-i Hazret-i Habîbullâh râ. Çehâr yâr-i güzîn-i bâ safâ Hazret-i 
İmâm Hasen-i Ali ve Hazret-i İmâm Hüseyn-i Velî, e’imme-i ma’sûmîn, 
ezvâc-ı mutahhere, evlâd-ı resulillâh ve şühedâ-yı deşt-i Kerbelâ râ. 
Mecmû’-i evliyâ-yi âgâh ve ârifân-ı bi’llâh, ale’l-husûs Hazret-i Sultânü’l-
Ulemâ ve Hazret-i Seyyid Burhânüddîn-i Muhakkık-ı Tirmizî, kutbü’l-
ârifîn, ğavsü’l-vâsılîn Hazret-i Hüdâvendigâr râ. Ve Hazret-i Şeyh Şem-
süddîn-i Tebrizi ve Selâhuddîn-i Zerkûb-i Konevî, Şeyh Kerîmüddîn, 
Sultân İbn-i Sultân Hazret-i Sultân Veled Efendi ve Vâlide-i Sultân râ. Ve 
Hazret-i Ulu Ârif Çelebi ve sâ’ir Çelebiyân-ı kirâm-ı zevil ihtirâm, 
meşâyıh, hulefâ, dedegân, dervîşân, muhibbân ve fukarâ-yi mâzî râ. 
Selâmet-i Hazret-i Çelebi Efendi ve selâmet-i Dede Efendi râ. Ve devâm-ı 
ömr-i devlet-i Cumhûriyettü’t-Türkiyye, selâmet-i re’îs-i devlet ve 
hükûmet ve vükelâ-yı millet râ. (Cumhuriyet öncesi: pâdişâh-ı dîn-i 
İslâm ve selâmet-i vezîr-i a’zam ve şeyhü’l-İslâm Efendi râ.) Ve rûh(-
i) revân-ı bâni-yi în dergâh dede … efendi râ. Safâ-yi vakt-i dervîşân, 
hâzirân, gâ’ibân, dûstân, muhibbân râ. Ez şark-ı âlem tâ be garb-ı âlem, 
ervâh-ı güzeştegân kâffe-i ehl-i îmân râ. Ve rızâ-yi Hüdâ Fâtihatü’l-Kitâb 



 

 

691 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

behânîm, azîzân. (Herkes tarafından Fatiha suresi okunur ve dua 
aşağıdaki şekli ile devam eder) 

Azamet-i Hüdâ râ... Tekbîr; 

Allahu ekber, Allahu ekber, lâ ilâhe illâllâhu, vallahu ekber, Allahu ek-
ber ve lillâhi’l-hamd. Esselâtü ve’s-selâmu aleyke yâ Resûllâllah. Esselâtü 
ve’s-selâmü aleyke yâ Habîballâh. Esselâtü ve’s-selâmü aleyke yâ nûra 
Arşillâh. Esselâtü ve’s-selâmü aleyke yâ seyyide’l-evvelîne ve’l-âhirîn. Ve 
şefî’al müznibîn. Ve selâmün ale’l-mürselîn. Ve’l-hamdü li’llâhi Rabbi’l-
âlemîn. El-Fâtiha. (Tekrar herkes tarafından Fatiha okunur ve aşağı-
daki gülbank-dua tamamlanır.) 

İnâyet-i Yezdân, himmet-i merdân ber mâ hâzır u nâzır bâd, kulûb-i 
âşıkân güşâd. Dem-i Hazret-i Mevlâna, sırr-ı Cenâb-ı Şems-i Tebrizî, ke-
rem-i Hazret-i İmâm-ı Ali ve şefa’at-i Muhammedîni’n-nebiyyi’l-ümmî 
rahmeten li’l-âlemîn, hû diyelim. Hûû… 

Eğer Semâ Şeb-i Arûs günü yapılıyorsa ise aşağıdaki dua bölü-
mü de eklenir: 

Pîşter a pîşter a cân-ı men 

Peyk-i der-i hazret-i Sultân-ı men 

Vakt-i şerîfler hayr ola, hayırlar feth ola, şerler def' ola. Leyle-i Arûs-i 
Rabbânî, vuslat-ı halvet-serâ-yı subhânî, hakk-ı akdes-i Hudâvendigârî’de 
an be an vesîle-i i’tilâ-yı makâm ve füyûzât-ı rûhâniyyet-i aliyyeleri, cümle 
peyrevânı hakkında şâmil ü âmm ola. Dem-i Hazret-i Mevlânâ, sırr-ı 
Şems-i Tebrîzî, kerem-i İmâm-ı Alî, [nûr-u Nebiyyi’l-ümmî] Hû diyelim 
Hûûû. 

* Âyîn-i (Âyn-i) cem duâsı (Mevlevîlerin özel sohbetleri sırasın-
da-sonrasında Semâ sonrası yaptığı dua) 

Sohbet, yemek veya muhabbet için bir araya toplanan ve yemek, 
kahve, şerbet gibi yiyeceklerin ardından ortamın manevî sıcaklığı 
çerçevesinde normal usulden farklı olarak Ney eşliğinde ayağa kal-
kılıp eller açılmadan (veya açılabilir de) yapılan Semâ sonrasında 
Kur’ân-ı Kerim okunur ve ardından bu dua edilirdi: 

İnâyet-i Yezdân, himmet-i merdân, mübârek vakitler hayr ola, hayırlar 
feth ola, şerler def’ ola. Sâhib-cem'iyyetin murâdı hâsıl ola. Bi’l-cümle 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

692 Nuri Şimşekler 
sâhib-hayrâtın ervâhı şâd ola. Bu gitti ganîsi gele. Demler, safâlar müzdâd 
ola. Dem-i Hazret-i Mevlânâ, sırr-ı Şems-i Tebrîzî, kerem-i İmâm-ı Alî, 
[nûr-u Nebiyyi’l-ümmî] Hû diyelim Hûûû. 

* Hücre Gülbankları-Duâları (Mevlevî olmak için Dergâha 
(Âsitâne) giren “Can” (Nev-niyâz) için çeşitli aşamalarında çekilen-
edilen gülbanklar-duâlar) 

Can’ın ilk geldiğinde Kapıdan Geçme (Tekmîl-i Hizmet) Gül-
bangı: 

Vakt-i şerîf hayr ola, hayırlar feth ola, şerler def' ola. Derviş (filan; adı 
söylenir) kardeşimizin niyâzı kabûl, hizmeti makbûl, âşiyân-ı fukarâda feyz 
ü safâsı müzdâd ola. Dem-i Hazret-i Mevlânâ, sırr-ı Şems-i Tebrîzî, kerem-
i İmâm-ı Alî, [nûr-u Nebiyyi’l-ümmî] Hû diyelim Hûûû... 

Dergâha girip 3 gün Saka Postu’nda oturmuş Can’a Çile’ye de-
vam edecekse (ikrâr vermek) Aşçıbaşı (Ser-tabbâh) öğüt verir ve şu 
gülbangı çeker: 

Vakt-i şerîf hayr ola, hayırlar feth ola, şerler def' ola. Derviş (filan) kar-
deşimizin hizmetleri mübârek ola. Dem-i Hazret-i Mevlânâ, sırr-ı Şems-i 
Tebrîzî, kerem-i İmam-ı Alî, [nûr-u Nebiyyi’l-ümmî] hû diyelim hûûû. 

Çeşitli eğitimlerden geçen ve hizmetlerde bulunan Can’ın Hüc-
re’ye kapanacağı-gireceği zaman kapıda ve içeri girince çekilen gül-
banklar: 

- Vakt-i şerîf hayr ola, hayırlar feth ola, şerler def' ola. Derviş (filan) 
kardeşimizin râhatı müzdâd ola. Dem-i Hazret-i Mevlânâ, sırr-ı Şems-i 
Tebrîzî, kerem-i İmâm-ı Alî, [nûr-u Nebiyyi’l-ümmî] Hû diyelim Hûûû…  

- İnâyet-i Yezdân, himmet-i merdân, tebrîk-i mekîn ü mekân ve safâ-yı 
zemîn ü zamân; çerâğ-i rûşen, fahr-i dervîşân, zuhûr-ı imân, kânûn-i 
merdân; dem-i Hazret-i Mevlânâ, sırr-ı Şems-i Tebrîzî, kerem-i İmâm-ı Alî 
[nûr-u Nebiyyi’l-ümmî] Hû diyelim Hûûû… 

Can, içerisinde 18 hizmetin de yer aldığı, kendisinin Allah’tan 
razı olduğunu simgeleyen “rızâ” kelimesinin ebced karşılığı 1001 
gün eğitimini (Çile) başarı ile nihayete erdirmiş ve ayrıca 18 günlük 
hücre çilesini yerine getirmiş, 3 günlük son hücre çilesini de tamam-
lamıştır. Bu rakamların toplamı 1022 etmektedir ve bu rakamın eb-
ced karşılığı da “Rızâ-yı Hû” yani “Allah’ın kendisinden râzılığı-



 

 

693 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

dır.” Meydancı Dede akşam üzeri elinde bir şamdanla Can’ı namaza 
götürür ve sonrasında da bir yemeğin ardından Dergâhın meyda-
nında “niyâz” vaziyetinde dururken Tarikatçi Dede;  

“Vakt-i şerifler hayr ola, hayırlar feth ola, şerler def ola, derviş (falan) 
kardeşimizin niyâzı kabûl ola, âşiyân-ı Mevleviyyede rahatı müzdâd ola, 
demler-safâlar ziyâde ola; dem-i Hazret-i Mevlâna, sırr-ı Şems-i Tebrizî, 
kerem-i İmâm-ı Ali [nûr-u Nebiyyi’l-ümmî] Hû diyelim, Hû… şeklinde 
gülbang çeker ve “Dede” unvanı almaya hak kazanan Can, Mey-
dancı Dede tarafından Dergâhın Çelebisine götürülür, önünde diz 
çöker vaziyette oturtulur. Çelebi, Can’ın sağ elini kendi sağ eliyle 
tutarak; Kur’ân-ı Kerim’in “Muhakkak ki sana biat edenler ancak Allah’a 
biat etmektedirler. Allah’ın eli onların ellerinin üzerindedir. Kim ahdini 
bozarsa, ancak kendi aleyhine bozmuş olur. Kim de Allah ile olan ahdine 
vefa gösterirse Allah ona büyük bir mükâfat verecektir.” meâlindeki Fetih 
Suresi’nin 10. âyetini okur; daha sonra yanındaki makasla Can’ın 
kaşlarının ortasından ve bıyığından birkaç kıl keser ve Mevlevî hır-
kasını tekbirleyerek giydirir. 

* Hatim gülbangı 

Kur’ân-ı Kerim hatmedildikten sonra çekilen gülbangtır:  

Vakt-i şerîf hayr ola, hayırlar feth ola, şerler def' ola. Dergâh-ı izzette 
zikr-i Sübhân, tilâvet-i Kur'ân, niyâz-ı âşıkân kabûl ve makbûl ola. Dem-i 
Hazret-i Mevlânâ, sırr-ı Şems-i Tebrîzî, kerem-i İmâm-ı Alî, [nûr-u Ne-
biyyi’l-ümmî] Hû diyelim Hûûû…  

* Çerâğ uyandırma gülbangı 

Mevlevî kültürü içerisinde insanı Hak’tan ve hakikatten haber-
dâr etme, manevî karanlığını aydınlatma tarzında önemsenen irfan 
ile uyandırma usulü akşam olduğunda Mevlevîhânenin çerâğ ya da 
kandili yakma-uyandırma işi ile de ilişkilendirir, bu gülbank çekilir 
ve bu iş de görevli bir Dede tarafından yapılırdı: 

Akşâm-ı şerîf hayr ola, hayırlar feth ola, şerler def' ola. Çerâğ-ı rûşen, 
fahr-i dervîşân, ziyâ-ı îmân, kânûn-i merdân. Dem-i Hazret-i Mevlânâ, 
sırr-ı Şems-i Tebrîzî, kerem-i İmâm-ı Alî [nûr-u Nebiyyi’l-ümmî] Hû 
diyelim Hûûû.  

  



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

694 Nuri Şimşekler 
* Sofra âdabı ve gülbangı-duası 

Can’ların Çile Çıkarmak için ilk önce mutfakta pişmeye başlama-
sından dolayı mutfağın (Matbah) Mevlevî Kültürü’nde önemli bir 
yeri vardır. Geleneğe göre Mevlevî mutfağında yemek piştikten 
sonra ocaktan indirilir, Kazancı Dede gelir kapağını açar ve; “Tabhı 
şîrîn ola, Hak berekâtın vere, yiyenlere nûr-ı îmân ola. Dem-i Hazret-i 
Mevlâna, sırr-ı Âteşbâz-ı Velî, kerem-i İmâm-ı Ali; [nûr-u Nebiyyi’l-
ümmî] Hû diyelim…” gülbangını çeker, orada bulunanlarla birlikte 
hep bir ağızdan “Hûûû” denir. Yemek vakti gelince sofra (somat, 
sımat, sumat) kurulur, kaşıklar ve tabaklar belli bir düzen içerisinde 
yerleştirilir, sofrada herkesin önüne bir tutam tuz konur, içilecek su 
hazır edilir. Bu hazırlıklar bittikten sonra sorumlu Mevlevî, “Hû, 
somata salâ” diyerek bütün Mevlevîleri yemeğe buyur eder. Yine 
belli bir protokol çerçevesinde sofraya oturan Mevlevîler, yemeğe 
başlamazdan önce şahadet parmaklarıyla bir miktar tuz yerler, çor-
badan başlayan ve “lokma” adı verilen yemeği hep birlikte kendi 
önlerinden almak şartıyla, tek tabaktan belli bir düzen içerisinde ve 
hiç konuşmadan yerlerdi. Sofradaki yemek değişimleri arasında 
Şeyh veya Aşçıbaşı tarafından gülbanklar çekilir, yemek bittikten 
sonra, tekrar herkes Hz. Peygamber Efendimiz’in “Yemeğe tuz ile 
başla, tuz ile sona erdir” hadis-i şerîflerine binaen bir miktar tuz 
tadarak ayağa kalkar ve Şeyh tarafından söylenen “Yol sûfîleriyiz 
biz; Hakk’ın sofrasından yiyeniz biz.  Ey Rabb’im! Bu kâseyi ve 
sofrayı devamlı kıl…” mânâsındaki; “Mâ sûfiyân-i râhîm; mâ tabla-
hâr-ı şâhîm. Pâyende dâr Yâ Rab în kâse vü hân râ!..  Salli ve sellim ve 
bârik alâ eşrâf-i ve es’adi nûri cemî’il-enbiyâ’i ve’l-mürselîn ve’l-
hamdülillâh-i Rabbi’l-âlemîn, el-Fâtiha” duasından sonra Fâtiha oku-
nur; devamında yine Şeyh tarafından “Nân-ı merdân, ni’met-i Yezdân, 
berekât-ı Halîlü’l-Rahmân. Elhamdülillah, eş-şükrü li’llâh. Hak berekâtın 
vere, yiyenlere nûr-ı îmân ola, erenlerin hân-ı keremleri nân-ı ni’metleri 
müzdâd, sâhibü’l-hayrât-ı güzeştegânın ervâh-ı şerîfeleri şâd u handân, 
bâkîleri selâmette ola; demler safâlar ziyâde ola. Dem-i Hazret-i Mevlâna, 
sırr-ı Âteşbâz-ı Velî, kerem-i İmâm-ı Ali [nûr-u Nebiyyi’l-ümmî] Hû diye-
lim…” gülbangı çekilerek hep birlikte “Hûûû” denir ve yemek ta-
mamlanmış olurdu. 

* Sefer Duası 



 

 

695 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

Mevlevîler toplu bir halde seyahate çıkacakları veya belli bir gö-
revle bir yere gidecekleri zaman yolculuğun hayırlı ve tehlikesiz 
geçmesi için dua eder gülbank çekerlerdi. Bu görev de yine toplu-
lukta bulunan en kıdemli Mevleviye aitti. Dua genelde hareket edi-
len bölgenin biraz dışarısında ya da araçla gidilecekse araca binme-
den hemen önce yapılırdı. Görevli Mevlevî büyüğü yolcular da 
tamamen hazır bulunduğu zaman; “Salâvatullahi ve selâmuhu aleyhim 
ecmâîn. Vakt-i şerîfler hayr ola, hayırlar feth ola, şerler def ola, demler 
safâlar müzdâd, gönüller şâd, muradlar hâsıl, seferler bî-hater ola. Dem-i 
Hazret-i Mevlâna, sırr-ı Şems-i Tebrizî, kerem-i İmâm-ı Ali [nûr-u Nebiy-
yi’l-ümmî] Hû diyelim.” duasını yapar, topluluk da hep bir ağızdan 
“Hûûû” diyerek duaya icabet ederlerdi. Çıkılacak sefer, Mev-
levîler’in I. Dünya Savaşına gönderdikleri Mevlevî Alayının savaş-
mak üzere Şam’a gitmeleri gibi eğer bir mücadeleyi içeriyorsa, o 
vakit bu duanın önünden yine Mevlevî büyüğü tarafından fetih ve 
zaferle dönülmesi için Yaradan’a sığınılır ve; 

“Bedeh merâ (mârâ) tu Hüdâyâ der în huceste sefer 

Hezâr nusret u şâdî hezâr feth u zafer 

Be hurmet-i se Muhammed, be hakk-ı çehâr Ali 

Be du Hasen be Huseyn u be Mûsî u Ca’fer” 

manzûmesi okunurdu. 

* Nikâh Gülbangı 

Nikâh kıyıldıktan veya damat gerdeğe girerken, Mevlâna’nın oğ-
lu Sultan Veled’in evliliği sırasında onun için söylediği gazelin ilk 
beyti olan “Ziyafetimiz, düğünümüz dünyaya mübarek olsun; üze-
rimizden düğün sorumluluğu kalktı” anlamındaki; 

“Bâdâ mübârek ber cihân sûr u arûsîhâ-yi mâ 

Sûr u arûsî râ Hüdâ bu’brîd ber bâlâ-yi mâ” 

beyiti okunur; herkesin şahit olmasını ve bu evlilikten hayırlı 
evlâtlar dünyaya gelmesini dilediği; “Vakt-i şerîf hayr ola, hayırlar feth 
ola, şerler def ola, demler safâlar müzdâd ola; Hak erenler mübârek ve mü-
teyemmin eyleye, hayru’l-halefler ihsân eyleye. Dem-i Hazret-i Mevlâna, 
sırr-ı Şems-i Tebrizî, kerem-i İmâm-ı Ali [nûr-u Nebiyyi’l-ümmî] Hû 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

696 Nuri Şimşekler 
diyelim.” gülbankı çekilir, orada bulunanlar da “Hûûû” diyerek dua 
tamamlanmış olurdu. 

* Nisan suyu duası 

21 Nisan-21 Mayıs arasını kapsayan zaman diliminde yağan 
yağmurların biriktirilmesine verilen ad olup, genellikle ilk haftasın-
da yağanı makbuldür. Nisan suyunu toplamak için özel işlemeli 
kazanlar (Nisan Tası) imal edilir, bu kazana toplanan Nisan suyuna; 
Fâtiha suresi, Bakara suresinin 255-257. âyetleri (Âyete’l-Kürsî), 
İhlâs, Nâs ve Kâfirûn sureleri yetmiş kere okunur, (bazıları yetmiş 
kere Kadr suresini de okur) yetmiş kere “Allahu Ekber”, yetmiş kere 
“Lâ ilâhe illâllah” zikri çekilir, yetmiş kere de salavât çekilerek suya 
üflenir; sabah akşam o sudan içilir ikram edilirdi. Ayın sonunda su 
kalmışsa saklanır diğer zamanlarda eksildikçe üzerine su ekleyerek 
içilir, hastalara ikram edilirdi. Diğer tarikatlarda da âdet olan bu 
gelenek, şüphesiz Mevlâna’nın, şiirlerinde bahar yağmurlarının 
bereketliliği ve bedene tazelik verdiğini söylediği beyitlerinden de 
kaynaklanmaktadır. 

* Defin töreni ve duası 

Mevlâna’nın Hakk’a yürüyüşüne verilen “düğün gecesi” anla-
mındaki; Kur’ân tilâveti, dualar, Semâ ve yiyip içmekle kutlanılan 
“Şeb-i arûs” geleneği şüphesiz Mevlevîlik Yolu’nun en belirgin özel-
liklerinden biridir. Bu gelenek Mevlâna’nın döneminde de kendisi-
ne intisap edenler tarafından uygulanmış, onun Hakk’a yürümesin-
den sonra da cenazesi neyler eşliğinde okunan gazellerle kaldırıl-
mıştır. Mevlâna’nın, “ölüm”ü; “Sevgili’ye kavuşmak”, “ilâhî âlemde 
yeniden doğmak”, “asıl mekâna geri dönmek” ve “ölümümüz dü-
ğündür bizim, düğün” gibi vasıflarla şiirlerinde dile getirmesi, Mev-
levîlerin de ölümü “mutlulukla” karşılamasına sebep olmuştur. 
Çünkü Mevlevî hep dertlidir; Allah katından ayrı kaldığı ve oyun 
misali bu dünyada çakılıp kaldığı için kendini hep dertli görür. Bu 
aynı zamanda dert ne kadar artarsa “samimi kulluk” ve “âşıklık” 
mertebesinin ileri dereceliğini de gösterir. Mevlâna’nın Hakk’a yü-
rümesinden önce hasta yatağında söylemiş olduğu son gazelinde de 
başucuna gelenler onun derdine şifa dilerken, o; “Bu derde ölmekten 
başka çare yoktur; şu hâlde nasıl olur da ‘bu derde devâ et!..’ diyebilirim?” 
şeklinde gazel söylemişti. 



 

 

697 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

Mevlevîlik’in kurumsallaşmasından sonra da devam bu gelenek 
üzere; hastalığı iyice artan Mevlevî’nin yanına dostları gelir ve “Al-
lah” kelimesinin belirli bir ahenkle söylendiği “İsm-i Celâl” çeker-
lerdi. Hasta da eğer yapabiliyorsa sesli ya da içinden İsm-i Celâl 
çekerdi. Hasta Hakk’a yürüdüğü zaman İslâmî kurallar çerçevesin-
de cenazesi yıkanırken oradaki Mevlevîler hem İsm-i Celâl çekerler, 
hem de Mevlevîlere has belirli zamanlarda okunması gereken Âyet-i 
Kerime ve duaların yer aldığı virdleri içeren Mevlevî “Evrâd-ı 
Kebîr”i okurlardı. Mevlevî büyüklerinin cenazesi yıkanırken ayrıca 
ney ve kudüm eşliğinde (Semâ esnasında icra edilen) Âyîn-i şerîf 
okunduğu da olurdu. Defnedilmek üzere cenazede bulunan “mera-
sim kıyafeti”ni (Semâ edilirken giyilen kıyafetler) giymiş Mevlevîler 
tarafından İsm-i Celâl çekilerek hâmûşhâneye (mezarlık) götürülen 
Mevlevî, dinî kurallar çerçevesinde sırlanır (gömülür); ardından beş 
dakika kadar İsm-i Celâl çekilir, cenazede bulunan Mevlevî büyüğü 
tarafından söylenen; “Vakt-i şerîf hayr ola, hayırlar feth ola, şerler def 
ola; derviş (falan) merhûm, garka-i garîk-i rahmet-i Yezdân, hâcesi hoşnûd 
ola. Dem-i Hazret-i Mevlâna, sırr-ı Şems-i Tebrizî, kerem-i İmâm-ı Ali 
[nûr-u Nebiyyi’l-ümmî] Hû diyelim.” gülbankı ardından hep birlikte 
“Hûûû” denir, başlar öne doğru eğilerek (baş keserek) selam verilir 
ve oradan ayrılırlardı. Defin gecesi de cenaze evinde toplanarak 
Semâ merasiminin bir benzeri olan ve belirli bir olay veya sohbet, 
muhabbet, yemek yeme üzere tertip edilen meclislerde icra edilen 
“Âyîn-i (Âyn-i) Cem” yapılırdı. 

Mevlevîlikte Hakk’a yürüyen Mevlevî, vasiyeti varsa o mezarlı-
ğa, yoksa ailesinin istediği bir mezara defnedilirdi. Ancak Mevlevî 
ileri gelenleri her Mevlevîhânede mutlaka olması gereken 
hâmûşhânelerde sırlanırlardı. Mevlevî mezar taşlarının baş kısımla-
rında da bulunduğu makâma ve cinsiyetine göre “Sikke” şekli bu-
lunurdu. 

 
  



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

698 Nuri Şimşekler 
Kaynakça 

Ankaravî, İsmail Rüsûhî. Risâle-i Usûl-i Tarîkat ve Bi’at. Süleymaniye Küt. 
Nâfiz Paşa Böl., Yazma no: 352, 1b-7b. 

Arpaguş, Sâfi. Mevlevîlikte Ma’nevî Eğitim. İstanbul: Vefa Yayınları, 2009. 
Asaf Hâlet Çelebi. Mevlânâ ve Mevlevîlik. Ankara: Hece Yayınları, 2002. 
Aşcı Dede. Aşcı Dedenin Hatıraları. haz. Reşat Ekrem Koçu, İstanbul, 1960. 
Demirci, Mehmet. Mevlânâ ve Mevlevî Kültürü. İstanbul: H Yayınları, 2008. 
Derman, M. Uğur. “Mevlevîlik ve San’at”. Konya’dan Dünya’ya Mevlâna ve 

Mevlevîlik. 203-212. İstanbul: Karatay Belediyesi Yayınları, 2002,  
Eflâkî, Şemseddin Ahmed. Menâkıbü’l-ârifîn. çev. Tahsin Yazıcı. Âriflerin 

Menkıbeleri. 2 Cilt. İstanbul, 1986-1987. 
Gölpınarlı, Abdülbaki. “Mevlevîlik”. MEB İslâm Ansiklopedisi. VIII, 164-171. 

İstanbul: 1993. 
Gölpınarlı, Abdülbaki. Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik. İstanbul: İnkılâp Yayın-

ları, 1983. 
Gölpınarlı, Abdülbaki. Mevlevî Âdâb ve Erkânı. İstanbul: İnkılâp Yayınları, 

2006.  
Hacı Feyzullah Efendi. Hakâyık-ı Semâ. çev. Mahmûd Celâleddîn, İstanbul: 

1334-1336 H. 
Küçük, Sezai. Mevlevîliğin Son Yüzyılı. İstanbul: Simurg Yayınları, 2003. 
Lewis, Franklin. Mevlânâ Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı. İstanbul: Kabalcı 

Yayınları, 2010. 
Mustafa Nizâmeddin (Ser-tabbâh-ı Dergâh-ı Mevlânâ). Mevlevî Matbah-ı 

Şerif Terbiyesi. Konya: SÜ Mevlâna Araştırmaları Enstitüsü İhtisas Küt., 
Yazma no: 305. 

Nablusî, Abdülganî. el-‘Ukûdü’l-lu’luiyye fî tarîki’l-sâdat’l-Mevleviyye. Şam: 
1329 H. 

Özönder, Hasan. “Mevlevî Dergâhlarında Mutfağın Önemi ve Âteş-Bâz 
Makâmı”. Konya’dan Dünya’ya Mevlâna ve Mevlevîlik. 179-184. İstanbul: 
Karatay Belediyesi Yayınları, 2002. 

Özönder, Hasan. Tarihi Boyunca Mevlevî Kıyafetleri ve Sembolik Anlamları. 
Konya: Konya İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü Yayınları, 2006.  

Sâkıb Dede. Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyyân. I, Mısır: 1283 H. 
Seyyid Fâzıl Mehmed Paşa. Mevleviyye Silsilesi. haz. Tahir Hafızalioğlu. 

İstanbul: İnsan Yayınları, 2010. 
Sultan Veled. İbtidânâme. çev. Abdülbaki Gölpınarlı, Ankara: 1976. 
Şafak, Yakup. “Sertabbâh Nizameddin Çelebi’nin Mevlevî Matbah-ı Şerif 

Terbiyesi Adlı Risâlesi”. Mevlâna Araştırmaları-6. 91-104. Ankara: Akçağ 
Yayınları, 2019. 

Şafak, Yakup. Mevlevî Gülbangleri. Konya: Konya İl Kültür ve Turizm Mü-
dürlüğü Yayınları, 2010. 



 

 

699 
Ana Hatları ile Mevlevîlik -Kuruluşu–Mevlevîhâneler –Nasıl Mevlevî Olunurdu –
Mevlevîlikte Dereceler -Âdâb ve Erkân - Âdetler –Terimler – Kıyafetler - Dualar -Gülbanklar 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

Şimşekler, Nuri. “The Spread of The Mawlawiyya and The Reasons for Its 
Spread in The Aegean Region in The XVIth Century”. Mevlâna Araştırma-
ları Dergisi-The Journal of Rumi Studies. Konya: Selçuk Üniversitesi 
Mevlâna Araştırma ve Uygulama Merkezi Yayınları, 1/1 (Mayıs 2007), 
143-158. 

Tahir Olgun. Çilehâne Mektupları. haz. Cemâl Kurnaz - Gülgün Erişen, An-
kara: Akçağ Yayınları, 1995.  

Tanrıkorur, Barihüda. “Mevleviyye”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 29/468-475. 
Ankara: TDV Yayınları, 2004. 

Top, H. Hüseyin. Mevlevî Usûl ve Âdâbı. İstanbul: Ötüken Yayınları, 2001. 
Trabzonlu Köseç Ahmed Dede. et-Tuhfetü’l-behiyye fi’t-tarîkati’l-Mevleviyye. 

haz. Ali Üremiş, Ankara: Serander Yayınları, 2007. 
Uzluk, Şahabettin. Mevlevilikte Resim Resimde Mevleviler. Ankara: İş Bankası 

Yayınları, 1957. 
Veled Çelebi İzbudak Hatıralarım. İstanbul: Türkiye Yayınevi, 1946. 

 
  



 

 

 
 

  


