
Biçer, Rumeysa. “Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi”. Mevlâna ve Mevlevîlik Harsiyatı - 1. ed. Nuri Şimşekler vd. 701-728. 

Konya: Selçuk Üniversitesi Yayınları, 2025. 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 
 

 

 
 

 

 

MEVLÂNA’NIN MESNEVİ’SİNDE MANEVİ 
DANIŞMANLIK İLKELERİ: MESNEVİ TEMELLİ MANEVİ 

ANLATI TERAPİSİ 
 

Rumeysa BİÇER* 
 

ÖZ 

Bu çalışma, Mevlânâ Celaleddin-i Rumi’nin Mesnevi-i Manevi adlı ese-
rindeki seçili kıssalardan hareketle “Mesnevi Temelli Manevi Anlatı Terapi-
si (MTMAT)” adını taşıyan özgün bir model geliştirmeyi amaçlamaktadır. 
Narrative terapinin temel ilkeleri ile Mevlânâ’nın hikmet merkezli öğretile-
rini bir araya getiren bu model, bireyin içsel dönüşümünü yalnızca bilişsel 
değil, aynı zamanda ruhsal bir yeniden yazım süreci olarak ele almaktadır. 
Çalışmada, Mevlânâ’nın “Kibirli Fare ve Sabırlı Deve”, “Papağanın Susma-
sı” ve “Bey ile Uyuyan Adam” kıssaları psikolojik ve manevi bağlamda 
analiz edilmiştir. Bu analizler, Mesnevi’deki hikâyelerin bireyin benliğini, 
duygusal farkındalığını ve anlam arayışını destekleyen derin birer terapi 
unsuru taşıdığını göstermektedir. Araştırmada, narrative terapinin temel 
kavramları olan dışsallaştırma, yeniden yazım, tanıklık ve bütünleşme 
süreçlerinin Mesnevi’deki sembolik anlatılarla örtüştüğü görülmüştür. 
Mevlânâ’nın hikâyelerinde yer alan karakterler ve olaylar, bireyin içsel 
çatışmalarını dışsallaştırma, geçmiş deneyimlerini yeniden anlamlandırma 
ve manevî bütünlüğe ulaşma sürecine hizmet eden semboller olarak değer-
lendirilmiştir. Bu doğrultuda önerilen MTMAT modeli, danışanın yaşam 
öyküsünü ilahi hikmet perspektifinden yeniden kurmasını hedefleyen beş 
aşamalı bir süreçten oluşmaktadır: dinleme (semâ‘), dışsallaştırma (tezkiye), 
yeniden yazım (tevbe), tanıklık (merhamet) ve bütünleşme (vahdet). Sonuç-

 
* İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Felefe ve Din 

Bilimleri, Din Psikolojisi Doktora Öğrencisi. İstanbul / Türkiye. 
rumeysabicerr@gmail.com  

mailto:rumeysabicerr@gmail.com


 

 

702 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

lar, Mesnevi’nin yalnızca ahlaki öğütler içeren bir eser değil; aynı zamanda 
ruhsal olgunlaşmayı destekleyen bir psikoterapötik metin olarak değerlen-
dirilebileceğini ortaya koymaktadır. Bu yaklaşım, modern psikoterapide 
eksik kalan manevi boyutu tamamlayarak, bireyin kendi hikâyesini Allah’ın 
hikmetiyle yeniden birleştirmesine aracılık etmektedir. MTMAT modeli 
hem danışmanlık hem de terapi alanlarında, insanın anlam arayışı ve ruhsal 
iyileşme sürecine yön verebilecek özgün bir çerçeve sunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Mesnevi, Manevi Danışmanlık, Anlatı Terapisi, 
Mevlânâ, Ruhsal Dönüşüm, Hikmet, Anlam Arayışı. 

 

Spiritual Counseling Principles in Mevlânā’s Mathnawī: The 
Mathnawī-Based Spiritual Narrative Therapy 

 

Rumeysa BİÇER† 

Abstract 

This study aims to develop an original model entitled “The Mathnawi-
Based Spiritual Narrative Therapy (MBSNT)”, grounded in selected para-
bles from Mevlânâ Jalāl al-Dīn Rūmī’s Mathnawī-i Maʿnawī. Integrating the 
fundamental principles of narrative therapy with Mevlânā’s wisdom-
centered teachings, this model conceptualizes inner transformation not 
merely as a cognitive process but as a spiritual act of rewriting the self. 

In this research, three parables—“The Arrogant Mouse and the Patient 
Camel,” “The Silence of the Parrot,” and “The Master and the Sleeping 
Man”—are analyzed within psychological and spiritual contexts. The anal-
yses reveal that the stories in the Mathnawī embody profound therapeutic 
elements that nurture the individual’s sense of self, emotional awareness, 
and search for meaning. The study demonstrates a strong correspondence 
between the core concepts of narrative therapy—externalization, re-
authoring, witnessing, and integration—and the symbolic narratives of the 
Mathnawī. The characters and events within Mevlânā’s stories are inter-
preted as metaphors facilitating the individual’s externalization of inner 
conflicts, reinterpretation of past experiences, and movement toward spir-
itual wholeness.   

 
† Ph.D. Student in Psychology of Religion, Department of Philosophy and Religious 

Studies, Graduate School, Istanbul Sabahattin Zaim University, Istanbul / Türkiye. 
 rumeysabicerr@gmail.com  

mailto:rumeysabicerr@gmail.com


 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 
 

703 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

Accordingly, the proposed MBSNT model consists of a five-stage pro-
cess that enables the client to reconstruct their life narrative from the per-
spective of divine wisdom: Listening (Samāʿ), Externalization (Tazkiya), 
Rewriting (Tawba), Witnessing (Rahma), and Integration (Wahda). 

The findings suggest that the Mathnawī should not be regarded merely 
as a collection of moral teachings but as a psychotherapeutic text that sup-
ports spiritual maturation. This approach bridges the spiritual dimension 
often missing in modern psychotherapy and serves as a medium through 
which individuals may reunite their personal narratives with divine wis-
dom. The MBSNT model offers a unique framework that can guide both 
counseling and therapeutic practices toward meaning-making and spiritual 
healing. 

Keywords: Mathnawī, Spiritual Counseling, Narrative Therapy, 
Mevlânā, Spiritual Transformation, Wisdom, Search for Meaning. 

 

Giriş 

Psikoterapi, çeşitli ruh sağlığı sorunları ve duygusal problemler 
yaşayan insanlara yardımcı olabilen bir tedavi türüdür. Psikoterapi 
ile hem sorunların neden olduğu semptomlarda hafifleme hem de 
yaşanan sorunun temel nedenlerini tespit ile daha köklü bir iyileş-
me ve duygusal refah hali sağlanabilmektedir.1 Tarihsel olarak psi-
koterapi, ruhsal sıkıntıların yalnızca biyolojik ya da patolojik neden-
lerle açıklanamayacağı fikrinden hareketle gelişmiştir.2 Freud’un 
psikanalitik kuramı patoloji merkezli olup “insanda ne yanlış?” 
sorusuna odaklanmıştır ve modern psikoterapinin ilk dalgasını 
oluşturmuştur. Sonraki süreçte davranışçı ve bilişsel-davranışçı 
kuramlarla ikinci dalga doğmuştur. Bu dönemde insan zihninin 
işleyişi, gözlemlenebilir veriler üzerinden açıklanmaya çalışılmıştır. 
Üçüncü dalga olarak tanımlanan postmodern yaklaşımlar ise insanı 
tek bir mutlak gerçekliğe indirgemeyen, çoklu anlam alanlarıyla ele 
alan bir perspektif getirmiştir.3 Bu dönemde sosyal yapılandırmacı-

 
1 “What is Psychotherapy?” (Erişim 25 Ekim 2025). 
2 Gerald Corey, Theory and Practice of Counseling and Psychotherapy (Boston, MA: Cen-

gage Learning, 2017). 
3 James O. Prochaska, Systems of Psychotherapy: A Transtheoretical Analysis (Oxford: 

Oxford University Press USA - OSO, 2018). 



 

 

704 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

lık, postyapısalcılık ve postmodern felsefenin etkisiyle Kısa Süreli 
Çözüm Odaklı Terapi, Kabul ve Kararlılık Terapisi ve özellikle An-
latı Terapisi (Narrative Therapy) gibi modeller ortaya çıkmıştır. 
Psikoterapinin tarihsel gelişimi yalnızca yöntemsel değil, aynı za-
manda paradigmatiktir. Modernizmin rasyonel, deneysel ve nesnel 
temelleri üzerine inşa edilen yaklaşımlar yerini giderek bireyin an-
lam dünyasını, kültürel bağlamını ve yaşantısal hikayesini merkeze 
alan post modern anlayışlara bırakmıştır. Bu yeni bakış açısında, 
insanın hikâyesi bir “iyileşme alanı” olarak görülmektedir. Psikote-
rapi yalnızca rahatsızlıkları tedavi eden bir süreç değil, kişinin ken-
di yaşamını yeniden anlamlandırmasını sağlayan bir farkındalık 
yolculuğudur. Özetle, modern psikoterapinin tarihsel sürecinde 
insanı yalnızca biyolojik ve bilişsel bir varlık olarak kabul eden yak-
laşımlardan, post modern yönelimlere doğru bir değişim gerçek-
leşmiştir. Post modern yaklaşımda modern yaklaşımın zıddına in-
sanın yaşantılarını, anlam arayışını ve hikayesini merkeze alan yak-
laşımlar söz konusudur. Bu değişimin dönüm noktalarından biri, 
1980’lerde Michael White ve David Epston tarafından geliştirilen 
Anlatı Terapisi (Narrative Therapy) modelidir. White ve Epston, 
bireyin yaşamını hikayeler aracılığıyla anlamlandırdığını ve bu 
hikayelerin dönüştürülmesinin ruhsal iyilik haline doğrudan katkı 
sunduğunu kabul ederek öne çıkmışlardır. Bu yaklaşımda birey 
“problemin kendisi” değil, “problemin izleyicisi” olarak kabul edilir 
ve danışma süreci de kişinin kendi anlatısını yeniden yazabilmesini 
destekleyen bir yolculuk haline gelmektedir. Post modern psikoloji-
nin öne çıkardığı bu anlatı merkezli yaklaşım da yalnızca psikolojik 
değil, aynı zamanda manevi bir derinliği de beraberinde taşımakta-
dır. Charles Gerkin, pastoral danışmanlık alanında anlatı yaklaşımı-
nı teolojik bir zemine taşıyarak “narrative pastoral counseling” 
modelini geliştirmiştir.4 Gerkin, insan ruhunu Tanrı'nın huzurunda 
bir anlatı şeklinde değerlendirir. Ona göre, danışan ve danışman 
arasındaki diyalog, çeşitli anlam perspektiflerinin buluştuğu bir 
ortamdır ve burada gerçeklik soyut bir kavram değildir. Danışman, 
bireyin hikâyesini dinleyen ve onu ilahî bağlam içinde yeniden 
okumaya yardım eden bir rehberdir. Bu anlayış, danışmanlık süre-

 
4 Charles V. Gerkin, The Living Human Document: Re-Visioning Pastoral Counseling in a 

Hermeneutical Mode (Nashville, Tenn: Abingdon Press, 1984). 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

705 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

cini yalnızca duygusal destekten çıkarıp anlam inşası ve manevi 
farkındalık sürecine dönüştürür.5 Bu yaklaşıma uygun olarak, 
Mevlâna Celaleddin-i Rumi’nin Mesnevi’si gerek sembolik dili 
gerekse hikâye kurgusuyla, insanın içsel dünyasını dönüştürme 
potansiyeline sahip manevi bir anlatı dizisi sunmaktadır. Amer 
Latif’in (2009) “Qur’anic Narrative and Sufi Hermeneutics” başlıklı 
çalışmasında da vurgulandığı gibi, Mevlana’nın anlam kuramı, 
Kur’an’daki kıssaları psikolojik temsiller olarak yorumlamaktadır.  
Firavun, Musa veya İblis gibi figürleri nefsin içsel halleriyle özdeş-
leştirilmektedir. Dolayısıyla Mevlana’nın anlatı yöntemi, yalnızca 
tefsiri değil, aynı zamanda psikolojik ve terapötik bir yöntemdir. 
Günümüz manevi danışmanlık literatüründe6 insanın yaşadığı kri-
zin, inanç ve anlam arayışıyla doğrudan ilişkili olduğu vurgulan-
maktadır. Bu noktada Mesnevi’deki hikayeler, bireyin nefs, kalp ve 
ruh düzlemlerinde yaşadığı çatışmaları sembolik olarak temsil eder 
ve kişinin kendi hikayesini “ilahi hikayeyle yeniden buluşturma” 
sürecini başlatır. Bu yönüyle Mevlâna, modern anlatı terapinin ön-
cüllerinden biri olarak düşünülebilir çünkü o da bireyi hikayesinin 
içinde dönüştürmektedir. Bu kitap bölümü, yukarıda belirtilen ta-
rihsel ve kavramsal çerçeveye dayanarak, Mevlana’nın Mesne-
vi’sinden hareketle geliştirilen özgün bir model olan “Mesnevi 
Temelli Manevi Anlatı Terapisi (MTMAT)” yaklaşımını tanıtmayı 
amaçlamaktadır. Model, hem White ve Epston’un psikoterapötik 
anlatı ilkelerini hem de Gerkin’in teolojik yönelimini İslamî-
tasavvufi bir bağlamda meczederek, Mesnevi’deki hikayeleri mane-
vi danışmanlık sürecinin etkin araçları olarak konumlandırmakta-
dır. Bu doğrultuda MTMAT, bireyin hikayesini dinleyen, ayrıştıran, 
dönüştüren ve nihayetinde onu ilahi hikayeyle yeniden bütünleş-
tirerek ruhsal iyi oluşuna katkı veren beş aşamalı bir manevî dö-
nüşüm modeli önerir. 

 

 
5 Thomas St James O’Connor, Clinical Pastoral Supervision and the Theology of Charles 

Gerkin (Waterloo (Ont.): Wilfrid Laurier university press, 1998). 
6 Zeynep Vural İncir, Manevi Danışmanlıkta Naratif Terapi ve Anlam Arayışı (Bursa: 

Bursa Uludağ Üniversitesi, Yüksek Lisans, 2019); Dodie Lynn Huff-Fletcher, Super-
vision of the Spiritual Mentor: A Narrative Model (ABD: Southern Baptist Theological 
Seminar, Doktora, 2007). 



 

 

706 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

1. Anlatı Terapisinin Kuramsal Temelleri 

1.1 Postmodern Psikoloji ve Anlam İnşası 

Modern psikolojinin epistemolojik temelleri, uzun bir süre bo-
yunca insanı evrensel yasalarla açıklanabilir bir varlık olarak değer-
lendiren pozitivist yaklaşıma dayanmıştır.7 Bu bakış açısında insan, 
ölçülebilir davranış kalıplarının ve bilişsel süreçlerin toplamı olarak 
değerlendirilmiştir.8 Ancak yirminci yüzyılın son çeyreğinde, bu 
yaklaşımın insan deneyiminin karmaşıklığını yeterince ifade ede-
mediği anlaşılmıştır.9 Bu farkındalık, bireyin iç dünyasına, kimliği-
ne, dili ve yaşantısına dair yeni bir perspektifin, yani postmodern 
psikolojinin doğuşuna zemin hazırlamıştır. Postmodernizm, Fou-
cault (1972) ve Lyotard’ın (1984) da vurguladığı gibi, “büyük anlatı-
lara” olan güvenin yitirildiği bir dönemi temsil etmektedir. Artık tek 
bir gerçeklik mevcut değildir. Gerçek, bireysel deneyimlerin ve bağ-
lantıların içinde çok yönlü olarak inşa edilmektedir. Psikolojide bu 
eğilim, bireyin hikayesini ön plana çıkararak, onun yaşadığı dünya-
yı kişisel anlam çerçeveleri içinde anlama çabasını ortaya çıkarmış-
tır. Jerome Bruner (1990), insan zihninin fıtraten “öykü kurucu” 
olduğunu ve insanların yaşamlarını anlamlandırmak için olayları 
anlamsal bağlarla ördüğünü belirtir.10 Bu paradigma kaymasının 
teorik temeli ‘sosyal inşacılık’tır. Sosyal inşacı teorilere göre, gerçek-
lik bireylerin birbirleriyle iletişim kurarken kullandıkları dil ile şe-
killendirilmektedir.11 Dil, yalnızca bir iletişim aracı değil, aynı za-
manda gerçekliği kuran bir güçtür. Bu bakış açısı, psikoterapiyi 
sadece bir "bilgi ileten" alan olmaktan çıkararak, onu “anlam oluştu-
ran bir diyalog ortamı” haline getirmektedir. Bu düşünsel dönüşüm, 
psikoterapi uygulamalarına Michael White ve David Epston’un 
(1990) geliştirdiği Narrative Therapy (Anlatı Terapisi) modeliyle 

 
7 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions (Chicago: Univ. of Chicago 

Press, 1994). 
8 B. F. Skinner, Science and Human Behavior (Riverside: Free Press, 1965). 
9 Carl R. Rogers, On Becoming a Person: A Therapist’s View of Psychotherapy (Ersc-

heinungsort nicht ermittelbar: HarperCollins Publishers, 1995). 
10 Jerome S. Bruner, Acts of Meaning (Cambridge, Mass.: Harvard Univ. Press, 2002). 
11 Polat S. Alpman, “Sosyal Teorinin Konusu Olarak Kimlik: Sosyal İnşacı Yaklaşım”, 

Sosyoloji Araştırmaları Dergisi 21/2 (29 Ekim 2018), 1-28. 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

707 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

taşınmıştır.12 White ve Epston, bireyin yaşamını bir dizi olay olarak 
değil, hikayeler aracılığıyla anlamlandırdığını ileri sürmektedir. 
Birey, geçmişi, bugünü ve geleceği bir bütün olarak şekillendirir ve 
bu hikayeler onun kimliğinin ana unsurlarını oluşturur. Ancak ba-
zen bu hikayeler “baskın anlatı” haline gelir ve kişinin öz-
yeterliliğini zayıflatır. Terapinin amacı, danışanın bu baskın hikaye-
leri fark ettirip kişiye kendi hikayesini yeniden yazabilmesinde yar-
dımcı olabilmektir. Bu yeniden yazım sürecinde temel ilke dışsal-
laştırmadır (externalization). White’a (2011) göre birey “problem 
değildir”. Problem, kişinin dışında olan ve mevcut ruh haline neden 
olan bir olgudur. Bu farkındalık, danışanın kendi kimliğiyle sorunu 
arasında mesafe kurmasına imkân tanımaktadır. Böylelikle danışan, 
sorununa yeni bir dil kazandırmakta, onu gözlemlerken üzerinde 
düşünebilen ve dönüştürebilen bir özneye dönüşmektedir. Problem 
artık nesnedir. Bu yönüyle anlatı terapisi, özneyi yeniden etkin kıl-
maktadır. Terapi, bireyin hikayesi üzerinde yeniden söz sahibi ol-
masını sağlamaktadır. Anlatı terapisinin dilsel yapısı, postmodern 
düşüncenin “dil gerçekliği belirler” önermesiyle de uyumludur. 
Hilal Çelik’in belirttiği gibi, dil dünyayı temsil etmez, dünyayı ku-
rar.13 Bu yönüyle terapötik süreçte kullanılan her kelime, farklı bir 
varoluş şeklinin fark edilmesine de zemin hazırlamaktadır. Danışa-
nın kendi yaşam öyküsünü anlatması, aslında kimliğini yeniden 
belirleme sürecidir. Bu bağlamda anlatı terapisi, danışanı bir nesne 
değil, anlamın öznesi olarak görmektedir. Bu etik yön, manevi da-
nışmanlık alanına geçişte belirleyici olmuştur. 1980’lerin başların-
dan itibaren pastoral psikoloji ile ilgilenen Charles Gerkin, White ve 
Epston'un hikâye kavramını teolojik bir yaklaşımla değerlendirmiş-
tir. Gerkin’in “narrative pastoral counseling” modeli (1984, 1997), 
bireyin kendi hayat hikayesini Tanrı'nın derin anlatımıyla bağdaştı-
rarak anlamı yeniden şekillendirdiği bir değişim dönemini ifade 
etmektedir. Manevi danışman, danışanın yaşantısını ilahi bağlama 
sahip hikâye ile yeniden yorumlamasına rehberlik etmektedir. Bu 
yönüyle Gerkin, anlatı terapisini “anlamın ilahi bağlamda yeniden 

 
12 Bahtım Kütük vd., “Öyküsel Terapi: Felsefi ve Kuramsal Temelleri, Terapi Teknik-

leri ve Etkinliği”, Mediterranean Journal of Humanities 10 (29 Haziran 2020), 27-37. 
13 Hilal Çelik, “Psikoterapide Yeni Soluk: Öyküsel Terapi A New Lens in Psychothe-

rapy: Narrative Therapy”, (2017). 



 

 

708 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

doğuşu” olarak ifade etmektedir.14 Bu anlayış, İslami tasavvuf gele-
neğinde Mevlâna Celaleddin-i Rumi’nin Mesnevi’sinde somut bir 
karşılık bulmaktadır. Mevlana’nın öğretisi, bireyin hikayesini “nef-
sin perdelerinden sıyrılarak” yeniden yazma sürecidir. Hokmabadi 
(2011), Mevlana’nın öğretim stratejilerini “hikâye içinde hikâye” 
yöntemiyle açıklamıştır. Onun, insanın iç dünyasındaki soyut kav-
ramları somut semboller aracılığıyla öğrettiğini belirtmiştir.15 Mes-
nevi'deki her öykü, insanın içsel çatışmalarını, arayışlarını ve dönü-
şüm sürecini sembolik bir dille anlatmaktadır. Bu yönüyle Mesnevi, 
modern anlatı terapinin öncülerinden biri sayılabilir. Çünkü bireyi, 
kendi içsel hikayesinin anlamını yeniden keşfetmeye davet eder. 
Mevlana’nın hikayelerinde dinleme eylemi, dönüşümün başlangıç 
noktasıdır. Mesnevi de “Dinle, neyden duy hikayeyi”şeklinde baş-
lar. Bu çağrı, hem danışanın hikayesini anlatmaya cesaret etmesini, 
hem de danışmanın kalpten dinlemesine bir temsil kabul edilebilir. 
Narrative terapideki “tanıklık” kavramı ile Mesnevi’deki “kalple 
dinleme” metaforu, aynı insani gerçeği ifade etmektedir. Bu gerçek 
ise insanın ruhsal iyileşmesinin anlatabildiğinde ve duyulduğunda 
olabildiğidir. Bu post modern yönelim, çağdaş araştırmalarla da 
desteklenmektedir. Hu vd. (2024)16, narrative terapinin depresif 
belirtileri azalttığını ve özsaygıyı artırdığını gösteren geniş kapsamlı 
bir meta-analiz yayımlamıştır.17 Chun vd. (2025)18 ise manevi far-
kındalığın yaşam doyumunu artırdığını ve anlam duygusunu güç-
lendirdiğini saptamıştır. Bu çalışmalar, anlatı temelli yaklaşımların 
yalnızca psikolojik değil, manevi iyileşme potansiyeline de sahip 
olduğunu kanıtlamakta önemlidir. Benzer biçimde Zoellner vd. 

 
14 Huff-Fletcher, Supervision of the Spiritual Mentor: A Narrative Model. 
15 Mahmood Hokmabadi, “The Strategies Of Mowlana Jalaluddin Rumi (Mowlavi) In 

Teaching Cognitive Concepts As An Effective Strategy In Modern Educational Sys-
tems (The Story of the Prince and the Handmaid in Mathnawi)”, Procedia - Social 
and Behavioral Sciences 30 (2011), 2180-2185. 

16 Guannan Hu vd., “Effectiveness of Narrative Therapy for Depressive Symptoms in 
Adults with Somatic Disorders: A Systematic Review and Meta-Analysis”, Interna-
tional Journal of Clinical and Health Psychology 24/4 (2024), 100520. 

 
18 Dong Wook Chun vd., “Spiritual Status and Quality of Life in Hospice Family 

Caregivers: A Cross-Sectional Study”, Journal of Pain and Symptom Management, 
(2025), S0885392425008991. 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

709 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

(2024)19, Islamic Trauma Healing (ITH) modeliyle anlatı terapisini 
cami temelli topluluk çalışmaları içinde uygulayarak, bireylerin 
travma sonrası hikayelerini yeniden anlamlandırmalarına imkân 
tanımıştır. Varela (2023)20 ise inanç temelli anlatıların duygusal iyi-
leşmeyi desteklediğini ve “çok-duyulu bir manevi deneyim” yarat-
tığını ortaya koymuştur. Bu bulgular, Mesnevi’nin kıssalarının ne-
den bu kadar derin bir psikolojik etki oluşturabileceğini açıklamak-
tadır. Hikâye, yalnızca aklı değil, kalbi de dönüştürür. Nöropsiko-
lojik araştırmalar da bu bütüncül dönüşümü destekler niteliktedir. 
Bu bulgular, manevi deneyimlerin sadece sembolik ya da inançsal 
bir düzeyde değil, aynı zamanda biyopsikolojik süreçlerde de somut 
karşılıkları olduğunu göstermektedir. Bu konuda Gürsu (2021), 
manevi farkındalığın sinirsel plastisite ve duygusal denge üzerinde 
kalıcı etkiler oluşturabileceğini belirtmiştir.21 Bir diğer araştırmada 
Kannan vd. (2022)22, Kur’an tilavetinin beyinde duygusal düzenle-
me, dikkat ve gevşeme ağlarını aktive ettiğini göstermiştir. Tüm bu 
sonuçlar da Mevlana’nın kelamın iyileştirici gücüne dair vurgusuy-
la örtüşmektedir. Rumi’ye göre kelimeler, kalpte yankı uyandıran 
manevi titreşimlerdir. Bu titreşim insanın iç dünyasında yeni anlam 
alanları açmaktadır. Tasavvufi etik açısından bakıldığında, Atif 
Khalil’in (2020) “Humility in Islamic Contemplative Ethics” çalış-
ması, tevazu kavramını psikolojik dönüşümün merkezine yerleşti-
rir.23 Ona göre tevazu, insanın nefsi benlikten kurtularak hakikate 
yönelmesidir. Bu süreç, modern psikolojinin “ego çözülmesi” kav-
ramıyla benzer bir yapıya sahiptir. Mesnevi’deki kıssalar, tevazu-
nun bu içsel doğuşunu sembolik biçimde işler. “Kibrin tedavisi te-
vazudur” diyen Mevlâna, insanın kendi hikâyesini yeniden yaza-

 
19 Lori A. Zoellner vd., “Islamic Trauma Healing (ITH): A Scalable, Community-

Based Program for Trauma: Cluster Randomized Control Trial Design and Met-
hod”, Contemporary Clinical Trials Communications 37 (2024), 101237. 

20 Reynold P. Varela, “Faith Healing Based on Narratives of Healing Experiences: A 
Psycho-Spiritual Interpretation”, EXPLORE 19/6 (2023), 792-796. 

21 Orhan Gürsu, Bağımlılık ve Din: Nöropsikolojik Bir Yaklaşım (İstanbul: Değerler Eği-
timi Merkezi Yayınları, 2018). 

22 Mohammed Abdalla Kannan vd., “A Review of the Holy Quran Listening and Its 
Neural Correlation for Its Potential as a Psycho-Spiritual Therapy”, Heliyon 8/12 
(2022), e12308. 

23 Atif Khalil, “Humility in Islamic Contemplative Ethics”, Journal of Islamic Ethics 4/1-
2 (2020), 223-252. 



 

 

710 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

bilmesi için benliğini toprağa benzetir. Bu yönüyle de insan, alçal-
dıkça yükselir. Böylece post modern psikolojinin “anlam inşası” 
fikriyle tasavvufun “manevi dönüşüm” öğretisi birleşir. White’ın 
“yeniden yazım”ı ile Mevlana’nın “yeniden doğuş”u aynı insani 
hakikati dile getirir. Bu hakikat insanın kendi hikâyesini dönüştür-
dükçe değiştiğidir. Biri bireyin dilini dönüştürür, diğeri kalbini. 
Sonuç olarak, anlatı terapisi sadece bir psikoterapi tekniği değil, 
aynı zamanda insan varlığını anlamaya yönelik derin bir yorumla-
ma biçimidir. Post modern psikolojinin sağladığı anlam çeşitliliği, 
Mevlâna’nın Mesnevi eserinde ilahi bir anlam bütünlüğü ile birleşir. 
Bu iki yaklaşımın kesişiminde yer alan Mesnevi Temelli Manevi 
Anlatı Terapisi (MTMAT) modeli, bireyin kendi hikayesini dinle-
mesi, anlaması ve yeniden yazması sürecinde hem psikolojik hem 
manevi bir denge önermektedir. 

1.2. White & Epston’un Anlatı Terapisi Modeli 

Anlatı terapisi, insanın yaşam öyküsünü anlamlandırma biçimi-
nin, onun psikolojik sağlığını doğrudan etkilediği varsayımına da-
yanır. Michael White ve David Epston’un 1980’lerin sonlarında ge-
liştirdiği bu model, klasik psikoterapilerin “patoloji merkezli” yak-
laşımını reddeder ve bireyi, kendi yaşamının aktif “hikâye anlatıcı-
sı” olarak ele alır. Bu açıdan bakıldığında, anlatı terapisi postmo-
dern psikolojinin “çoğul gerçeklikler” kavramını somut bir uygula-
ma modeline dönüştürmüştür. White ve Epston'a göre, insanlar 
yaşamlarını hikayelerle yorumlar ve bu hikayeler onların kimlikle-
rinin temelini oluşturur. Ancak zamanla insan, toplumun, kültürün 
veya travmatik deneyimlerin etkisiyle tek yönlü, daraltıcı bir 
hikâyeye hapsolabilir. Terapinin temel amacı, bu sınırlayan, baskıcı 
anlatıyı fark etmek, onu dışsallaştırmak (externalization) ve alterna-
tif, güçlendirici bir hikâyeyi yeniden kurmaktır (re-authoring). Hi-
kayeleştirmek, insan beyninin anlatılana daha fazla odaklanmasını 
ve hatırlamasını sağlamaktadır.24 İnsan ruhuna iyi gelebilecek iyileş-
tirici işleve sahip hikayeler de yine zihin tarafından daha fazla hatır-
lanabilecektir. Anlatı terapideki en ayırt edici adım, dışsallaştırma 
sürecidir. White ve Epston (1990), bunun danışan için bir özgürleş-

 
24 Gordon H. Bower - Michal C. Clark, “Narrative Stories as Mediators for Serial 

Learning”, Psychonomic Science 14/4 (1969), 181-182. 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

711 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

me eylemi olduğunu vurgulamaktadır. Örneğin “Ben kaygılıyım” 
ifadesi, insanı problemin öznesi haline getirir, oysa “Kaygı bana sık 
sık uğruyor” ifadesi, kişiyi özne konumunda tutarak soruna mesafe 
kazandırır. Böylece birey, kendi hikâyesinin yazarı olma gücünü 
yeniden hatırlar. Bu yöntem, Mesnevi’de sıkça rastlanan mecazi 
anlatımlarla benzerlik taşımaktadır. Mevlâna, nefsin zaaflarını kişi-
leştirerek dışsallaştırır. “Nefis bir ejderhadır, sen ona ne kadar yem 
verirsen o kadar büyür.”25 Bu, terapötik anlamda dışsallaştırmanın 
tasavvufi bir karşılığıdır. İkinci temel aşama yeniden yazım (re-
authoring) sürecidir. White’a göre yaşam tek bir hikâyeden ibaret 
değildir. Her insanın geçmişinde “görünmeyen hikâyeler” (absent 
but implicit stories) vardır.26 Terapistin görevi, danışanın bu alternatif 
hikâyeleri fark etmesine yardımcı olmaktır. Bu adımda terapist, 
danışanın geçmiş deneyimlerinde gizli kalan anlam alternatiflerini 
belirler ve danışana bu anlamlandırmayı yapabilmesinde yön göte-
rir. Bu süreç, Mevlânâ’nın ‘her zerrede güneşi görebilmek için gönül 
gözünün gerektiği’ anlayışıyla örtüşür. Re-authoring, işte bu gönül 
gözünün açılmasıdır. Bireyin kendi hikâyesinde yeni bir anlam 
katmanını fark edebilmesidir. Narrative terapide üçüncü önemli 
kavram ise yeniden üyelik (re-membering)’tir. Bu kavram, danışanın 
kendi “hayat kulübünü” yeniden düzenlemesi anlamına gelir. Whi-
te, bireyin kimliğinin sosyal ilişkiler ağı içinde kurulduğunu vurgu-
lar. Re-membering sürecinde kişi, geçmişinde anlamlı bağ kurduğu 
kişilerle ilişkilerini yeniden düşünür ve bu süreçte bazılarını iyileşti-
rirken bazılarını ise bilinçli biçimde bırakır. Bu, manevi bir perspek-
tiften bakıldığında “kalbi temizleme” süreciyle benzer bir nitelik 
taşımaktadır. Mevlânâ, “Dünya, Allah’ın kahır yurdudur, kahrı 
seçtiysen kahır göredur” derken insanın içsel üyeliklerini gözden 
geçirmesi gerektiğini anlatır. Bir diğer yapı taşı ise tanıklık (witnes-
sing) kavramıdır. White, bir hikâyenin birey tarafından yeniden 
yazılmasının sosyal anlam kazanabilmesi için bir “şahitlik” süreci-
nin gerektiğini öne sürer. Bu, danışanın yalnız olmadığını hissetme-
sini ve hikâyesinin değer kazandığını görmesini sağlanması içindir. 

 
25 Mevlana Celaleddin-i Rumi, Mesnevî-i ma’nevî, çev. Derya Örs - Hicabi Kırlangıç 

(İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2015). 
26 Michael White - David Epston, Narrative Means to Therapeutic Ends (New York: 

Norton, 1990). 



 

 

712 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

Mevlânâ’nın hikâyelerinde “dinleyen” figürün bu denli merkezi 
olması tesadüf değildir. Dinlemek, hikâyenin dönüşümünü başlatan 
ilk eylemdir. Manevî danışmanlıkta da danışman, bir “şahit”tir — 
yalnızca dinleyen değil, kalpten duyan kişidir. White ve Epston’un 
modelinde danışman, geleneksel psikoterapistten farklı bir konum-
dadır. O, uzman değil, eşlik eden kişidir. Bu yaklaşım, danışman–
danışan hiyerarşisini ortadan kaldırır ve eşitlikçi bir diyalog alanı 
oluşturur. White (2007), bu durumu “iş birliğiyle anlam üretimi” 
olarak tanımlar. Danışman, danışanın hikâyesine dışarıdan müda-
hale etmez ve onunla birlikte hikâyeyi çözümlemeye çalışır. Bu an-
lamda terapötik süreç, bir “anlam diyaloğu”na dönüşür. Stephen 
Madigan (2011) anlatı terapinin bu yönünü “karşılıklı yeniden ya-
zım” olarak adlandırmaktadır. Danışman, kendi varlığıyla da bir 
anlatı oluşturur. Danışan, terapistin yaklaşımından etkilenir ve ken-
di hikâyesini yeniden yazarken, terapist de onun hikâyesinden öğ-
renir. Bu, insanî bir karşılaşmadır. Rudi Dallos (2006) ise bağlanma 
kuramıyla anlatı terapisini birleştirerek, hikâyelerin yalnızca bilişsel 
değil, duygusal bağ kurma biçimleri olduğunu vurgular.27 Dallos’a 
göre terapötik değişim, duygusal güvenin yeniden tesis edilmesiyle 
mümkündür. Bu anlayış, Mevlânâ’nın “Dinle!” diye başlayan Mes-
nevî’sinin ilk kelimesiyle aynı özü taşımaktadır. Bu öz güven ve 
teslimiyet ilişkisine dayanmaktadır. White ve Epston modelinin 
terapötik başarısı, bireyin yaşam öyküsünü kendi değerleriyle 
uyumlu biçimde yeniden kurabilmesine dayanır. Her insan, yaşadı-
ğı olayların ötesinde bir anlam taşır ve o anlam, doğru anlatıldığın-
da iyileştirici bir güce dönüşür. Mesnevî, bu terapötik anlayışla güç-
lü biçimde örtüşür. Mevlânâ da Kuran-ı Kerim’in Rahman Suresinin 
29. Ayeti kerimesine atıf ile insanın hikâyesini yeniden yazması 
gerektiğini öğütler: “Her nefeste dünya yenilenir. Fakat biz, dünya-
yı öylece durur gördüğümüzden bu yenilenmeden haberdar deği-
liz.” Bu ifade, White’ın “alternative storylines” kavramına paralel 
bir şekilde, bireyin kendi geçmişini dönüştürme potansiyelini göste-
rir. Anlatı terapideki “yeniden yazar” figürü, Mesnevi’deki “kendini 
bulan insan”ın tasavvufi karşılığıdır. Her iki yaklaşımda da hikâye, 
yalnızca geçmişi anlatmak için değil, yeniden doğmak için kullanı-

 
27 Rudi Dallos, Attachment Narrative Therapy: Applications and Developments (Cham: 

Palgrave Macmillan, 2022). 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

713 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

lır. White ve Epston’un anlatı modelinin günümüz psikoterapilerin-
de geniş yankı bulmasının nedeni, insanı “kendi dilinin ve anlamı-
nın sahibi” kılmasıdır. Bu yaklaşım, seküler terapilerde bile manevi 
bir derinlik taşır. Çünkü hikâye anlatmak, insanın varoluşsal bir 
eylemidir. Jung’un “insan, kendi mitini bilmeden yaşayamaz”28 
sözü bu bağlamda anlam kazanır. Sonuç olarak White & Epston’un 
anlatı terapisi modeli, Mesnevi temelli manevi danışmanlık anlayı-
şıyla hem yöntem hem amaç açısından büyük bir uyum taşır. Her 
iki yaklaşımda da insan, ‘hikâyeleştiren bir zihin’ olarak kabul edi-
lir. Problemler de bu hikâyenin yanlış kurgularından ibarettir. Tera-
pinin görevi, o hikâyeyi yeniden yazmak değil, hakikatle uyumlu 
hale getirmektir. Böylece anlatı terapi, modern psikolojinin rasyo-
nel zeminini tasavvufun manevi diline yaklaştıran bir köprü işlevi 
görür. 

1.3. Manevi Anlatı ve Danışmanlık Perspektifleri 

Manevi danışmanlık, bireylerin yaşamlarında anlam kaybı, yal-
nızlık, suçluluk veya ruhsal boşluk gibi problemlerle karşılaştıkla-
rında bu sorunları inançlar, değerleri ve aşkınlık bilinci çerçevesinde 
yeniden değerlendirmelerine yardımcı olan modern danışma tek-
nikleri ve dini kaynakları bir arada kullanan bütüncül bir rehberlik 
sürecidir.29 Modern psikoterapi modelleri insanın salt zihinsel ve 
duygusal yönlerini onarmayı amaçlarken, manevi danışmanlık in-
sanı ruhuyla, vicdanıyla ve ilahi yönelişiyle bir bütün olarak gör-
mektedir. Bu bakımdan, manevi danışmanlık hem psikolojik hem 
de teolojik derinliği olan bir disiplindir. Koç (2012) bu alanı “ruhsal 
yardımın ilmîleşmiş biçimi” olarak tanımlamaktadır.30 Manevi da-
nışman insana hem dünyevi hem uhrevi yönüyle yaklaşır. Manevi 
danışmanlığın modern psikolojiden ayrıldığı temel nokta, insanı 
yalnızca davranış odaklı ve işlevsel bir varlık değil, anlam arayan 
bir varlık olarak kabul etmesidir. Frankl’ın logoterapisinde öne 
çıkan “anlam iradesi” kavramı, manevi danışmanlıkta “ilahi anlam 

 
28 Carl G. Jung, The Symbolic Life: Miscellaneous Writings, ed. Gerhard Adler - Richard 

F. C. Hull (Princeton, NJ: Princeton University Press, 2014). 
29 Orhan Gürsu, Manevi Danışmanlar için Kılavuz (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2022). 
30 Mustafa Koç, “Manevi-[Psikolojik] Danışmanlık ile İlgili Batı’da Yapılan Bilimsel 

Çalışmaların Tarihi ve Literatürü (1902-2010) Üzerine Bir Araştırma”, Çukurova 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/2 (2012). 



 

 

714 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

bilinci”ne dönüşür. İnsan acı çektiğinde yalnızca duygusal destek 
değil, o acının ardındaki hikmeti arar. Bu arayış, Mevlânâ’nın “her 
yaranın içinde bir ışık vardır” anlayışına paralel biçimde, manevi 
danışmanın rehberliğinde bir içsel yolculuğa dönüşür. Ceylan ve 
Özaydın’ın (2020) belirttiği gibi, manevî danışmanlık, modern sekü-
ler psikoterapilerin boş bıraktığı “değer alanını” yeniden merkeze 
alır. İnsanın kendi değerleriyle barışması, iyileşmenin ilk adımıdır.31 

1.3.1. Anlamın Anlatı Yoluyla İnşası 

Manevi danışmanlıkta anlatı boyutu, kişinin kendini tanıma bi-
çimiyle doğrudan ilişkilidir. Gerkin’in “Narrative Pastoral Counse-
ling” yaklaşımında danışman, danışanın hikâyesini sadece dinlemez 
ve o hikâyeye tanıklık eder. Onu manevi bir bağlam içinde yeniden 
anlamlandırmasına yardımcı olur. Bu süreçte danışman, bireyin 
yaşamında Allah’ın izini fark etmesine rehberlik eder. Gerkin’e göre 
insanın hayatı, “Tanrı’nın büyük hikâyesine dahil olma çabasıdır 
(God’s latger narrative)”. 32 Anlatı hem psikolojik hem de manevi 
dönüşümün aracıdır. Anlatı terapide hikâye bireyi özgürleştirirken, 
manevî danışmanlıkta hikâye bireyi hakikatle yeniden buluşturur. 
Bu birleşim, Mesnevi’nin anlatı yapısında da açıkça görülür. 
Mevlâna’nın hikâyeleri, insanın kendini yeniden duyması için ya-
zılmıştır. Her kıssa, danışma sürecinde kullanılabilecek bir “ruhsal 
ayna” işlevi görür. Çünkü anlatı, insanın içsel dağınıklığını birleşti-
rirken yaşadığı olaylara bütüncül bir anlam kazandırır. Manevi 
danışmanlık, bu bütünlüğü yeniden kurmanın ilmi ve etik bir yolu-
dur. 

1.3.2. Manevi Danışmanlığın Temel İlkeleri 

Manevi danışmanlığın dayandığı ilkeler, insanı sadece davranış-
sal düzlemde değil, ruhsal olgunluk boyutunda da dönüştürmeyi 
hedeflemektedir. Kızılgeçit’in (2020) sistemleştirdiği “İHSAN Mode-
li”, bu açıdan önemli bir referanstır. Bu modelde beş ana ilke bulu-
nur: İman, Hidayet, Sabır, Ahlâk ve Niyet. 

• İman, danışanın varoluşsal güven kaynağıdır. Hayatın zor-

 
31 Yılmaz Ceylan - Muharrem Özaydın, “Manevi/Dini Danışmanlıkta Değer Algısı”, 

Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16 (2020), 284-301. 
32 Gerkin, The Living Human Document. 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

715 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

luklarına karşı bir dayanak sağlar. 

• Hidayet, danışmanın rehberliğinde kişinin doğru yöne yö-
nelmesidir. 

• Sabır, değişim sürecinin zamana yayıldığını kabul etmek 
demektir. 

• Ahlâk, danışmanlık ilişkisinde karşılıklı güvenin temeli ola-
rak görülür. 

• Niyet ise her eylemin manevi değerini belirleyen ölçüdür.33 

Koç (2015), manevî danışmanlığın en önemli ilkesinin “şefkatli 
eşlik” olduğunu belirtir.34 Bu ilişki, modern psikoterapideki aktarım 
ilişkilerinden farklı olarak, kalbi tanıklık esasına dayanır. Manevi 
danışman, dinleyerek, dua ederek ve susarak da danışana rehberlik 
edebilmektedir. Esma Sayın (2022) bu süreci “tasavvuf terapisi” 
kavramıyla açıklamaktadır.35 Ona göre tasavvufi süreçteki murâka-
be (farkındalık), takvâ (benlik kontrolü), istikâmet (duygusal 
denge), tevbe (yenilenme), tevekkül (güven) kavramları, manevi 
danışmanlığın temelini oluşturur. Murâkabe, danışanın kendi iç 
dünyasını fark etmesidir. Takva, benlik zaaflarını tanıması, tevbe, 
geçmişteki hatalarla barışması, tevekkül, kontrolü Allah’a bırakması 
ve istikâmet, bu süreci dengede sürdürebilmesidir. Mevlânâ, bu 
kavramları Mesnevi’de hikâyelerle öğretir. “Kaderden çekinmekte 
perişanlık ve kötülük vardır, yürü, tevekkül et ki tevekkl, hepsinden 
iyidir.” ifadesi, danışan için güçlü bir terapötik metafordur. Bu ilke-
ler, danışman–danışan ilişkisinde etik bir zemin de oluşturur. Kızıl-
geçit (2020), manevi danışmanın niteliklerini “hoşgörü, iletişim, 

 
33 Muhammed Kızılgeçit, “Manevi Danışmanlık ve Rehberlikte Temel Nitelikler, 

İlkeler ve Yöntemler”, Din Eğitimi ve Din Hizmetlerinde Rehberlik, ed. Mustafa Köylü 
- Eyüp Şimşek (Erzurum: Atatürk Üniversitesi açıköğretim Fakültesi Yayını, 2020), 
261-280. 

34 Mustafa Koç, “Edinburgh Üniversitesi Teoloji Fakültesi Kütüphanesi’nde Kayıtlı 
Manevî-[Psikolojik] Danışmanlık İle İlgili Eserler (1934-2013) Üzerine Bir Literatür 
İncelemesi”, Balıkesir İlahiyat Dergisi 1/1 (30 Haziran 2015), 109-135. 

35 Esma Sayın, “Manevî Danışmanlıkta Tasavvuf Terapisi = Sufistic Therapy in Spiri-
tual Consultancy”, Türk-İslâm Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi XVII/33 
(2022), 65-75. 



 

 

716 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

olgunluk ve gizlilik” olarak sıralamaktadır.36 Danışman, hiçbir dini 
yorumu zorla kabul ettirmeye çalışmaz. Farklılıkları Allah’ın fıtrat 
farklılığı olarak görür. Bu da manevi danışmanlığı çokkültürlü bağ-
lamlarda uygulanabilir kılmaktadır. Topuz (2016) ise ADRB dene-
yimlerine dayanarak, manevi danışmanlığın toplumsal barışa katkı 
sağlayan bir işlev üstlendiğini belirtir. Çünkü bireyin iç huzuru, 
toplumsal huzurun temelidir.37 

1.3.3. Manevî Danışmanlıkta Anlatı Boyutu ve Dönüşüm 

Manevi danışmanlıkta hikâye anlatımı danışanın kendine bakı-
şında bir dönüşüm sağlamaktadır. Satan vd. (2016), danışmanlık 
sürecinde bireyin kendi yaşam hikayesini paylaşmasının bir tür 
“duygusal arınma” sağladığını ifade etmektedir.38 Bu süreçte da-
nışman anlatıyı çözümlemez, anlamaya gayret eder. Çünkü manevi 
danışmanlıkta asıl değişim, yorumda değil, dinlemede gerçekleşir. 
Gerkin’in modelinde anlatı, bireyin ilahi hikâyeyle yeniden bağ 
kurması kişinin kendini “kurtuluş hikâyesinin bir parçası” olarak 
görmesini mümkün kılar. Manevi danışman, danışanın yaşam 
hikâyesine “şahit” olurken, onu kendi değerleriyle barıştırmak is-
temektedir. Bu yönüyle manevî anlatı terapisi hem psikoterapötik 
hem de tasavvufi bir yeniden doğuş süreci sunar. Anlatı, manevi 
dönüşümün aynasıdır. Kızılgeçit’in ifadesiyle, manevi danışmanlık 
“ahlâkın psikolojileşmiş biçimidir”; White ve Epston’un anlatı tera-
pisiyle birleştiğinde ise “hikâyenin manevi derinliğini yeniden keş-
fetme” alanına dönüşür. Bu noktada Mesnevî Temelli Manevî Anlatı 
Terapisi (MTMAT), hem White’ın yeniden yazım metodunu hem 
Mevlânâ’nın hikmetli anlatımını bir araya getirir. 

1.3.4. Manevî Danışmanın Rolü 

Manevî danışman, klasik terapistten farklı olarak şifa veren- iyi-

 
36 Kızılgeçit, “Manevi Danışmanlık ve Rehberlikte Temel Nitelikler, İlkeler ve Yön-

temler”. 
37 İlhan Topuz, “Manevî Danışmanlık ve Rehberlik Hizmetlerinde Temel Nitelik ve 

Yeterlilikler”, Manevi Danışmanlık ve Rehberlik (İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi 
Yayınları, 2016), 237-257. 

38 Ayşin Satan vd., “Ebeveyn Kaybı Yaşamış Ergenlerde Bibliyoterapi Yönelimli 
Manevi Danışmanlık Uygulaması”, Manevi Danışmanlık ve Rehberlik (İstanbul: De-
ğerler Eğitimi Merkezi Yayınları, 2016), 397-413. 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

717 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

leştiren değil, şahitlik ederek eşlik eden kişidir. O, danışanın içsel 
anlatısına eşlik ederken yargılamaz, yönlendirmez, sessiz bir alan 
açar. Bu yaklaşım, Mevlânâ’nın rehberlik anlayışıyla örtüşür. O da 
müridine bir cevap vermez, sorusunu kalbine iade eder. Bu, Ger-
kin’in “sacred witnessing” dediği kutsal tanıklığın psikospiritüel 
biçimidir. Koç (2015), manevi danışmanlığın özünü “onarma değil, 
anlamlandırma” olarak tanımlar. Manevi danışman, danışanı geç-
mişinden kurtarmaya değil, o geçmişin anlamını dönüştürmeye 
davet eder. Bu yaklaşım, White & Epston’un “re-authoring” süreciy-
le tamamen uyumludur. Fark yalnızca yönelimdedir: White yeniden 
yazmayı dil üzerinden yaparken, manevi danışmanlıkta yeniden 
yazma süreci kalp üzerinden gerçekleşir. 

1.3.5. Manevî Anlatı Terapisine Geçiş 

Manevî danışmanlık ile anlatı terapinin kesişim noktası, insanın 
kendi hikâyesini yeniden inşa etme ihtiyacıdır. Ancak manevi da-
nışmanlık, bu süreci “ilahi hikmetle bağlantılı bir anlam keşfi” açı-
sından daha da derinleştirir. Bu bakımdan, Mevlânâ’nın Mesnevi’si 
yalnızca bir edebi eser değil, manevi anlatı terapisi için zengin bir 
kaynak olarak değerlendirilebilir. Mesnevi’deki her hikâye, bir da-
nışan örneği gibidir. Hata yapan, pişman olan, dönüşmek isteyen 
insan figürleri, günümüz manevi danışmanlık seanslarında da kar-
şılık bulur. Bu bağlamda, Mesnevî Temelli Manevî Anlatı Terapisi 
(MTMAT) modeli, insanın yaşam öyküsünü hem psikolojik hem 
manevi düzlemde dönüştürmeyi hedefler. Bu modelde danışan, 
kendi hikâyesini yeniden yazarken aslında Mesnevi’nin anlatısı ile 
“kendine dönmeyi” öğrenir.  

2. MEVLÂNÂ’NIN MESNEVİ’SİNDE MANEVİ DÖNÜŞÜM 
ANLATISI 

Mevlânâ Celaleddin-i Rumi’nin Mesnevî-i Manevi ’si, yalnızca bir 
tasavvuf klasiği değil, insan ruhunun çözülme ve yeniden doğma 
sürecini anlatan terapötik bir metindir. Mevlânâ, insanın nefs, kalp, 
akıl ve ruh arasında yaşadığı çatışmaları hikâyeler aracılığıyla gö-
rünür kılmaktadır. Her hikâye, insanın kendi içindeki kırılmaları 
fark etmesi, o kırılmalardan ışık bulabilmesi için bir fırsattır. Bu 
yönüyle Mesnevî, modern anlatı terapinin hedeflediği “yeniden 
anlamlandırma” sürecini, 13. yüzyılda manevi bir dille gerçekleş-



 

 

718 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

tirmiştir. Mesnevi’nin yapısı, bireyin içsel dönüşümüne rehberlik 
eden bir hikâye zinciri gibidir. Mevlânâ, hikâyeler içinde hikâyeler 
anlatır ve her biri bir diğerine ayna tutar. Bu yapı, insanın katmanlı 
doğasına benzemektedir. Dış hikâyeler davranışsal düzeyde, iç 
hikâyeler ruhsal düzeyde işler. Bu çok katmanlı anlatım, post mo-
dern anlatı anlayışının “çoklu gerçeklikler” fikriyle örtüşür. White & 
Epston’un anlatı terapisinde olduğu gibi, Mevlânâ’nın mesnevisin-
de de anlattığı hikayeler ile insanın özünü fark ederek değişebilece-
ğini vurgular. Mevlânâ’ya göre değişim, yalnızca dilde olmaz, kalp-
te ve iradede gerçekleşmelidir. 

2.1. Mesnevi’nin Anlatı Yapısı ve Eğitimsel İşlevi  

Mesnevi, klasik anlamda bir şiir kitabı değil, didaktik ve terapö-
tik işlevi olan bir manevi rehber kabul edilebilir. Mevlânâ, hikâyele-
ri aracılığıyla dinleyen veya okuyan kişiyi kendi iç dünyasına yön-
lendirir. Bu yönüyle Mesnevî, hem bir “manevi danışman” hem de 
bir “anlatı terapisti” gibi işlev görür. Hikâyeler öğretici değil, dü-
şündürücüdür; okuyucuyu hüküm vermeye değil, içe bakmaya 
çağırır. Eserin yapısında kullanılan hikâye içinde hikâye yöntemi, 
insanın iç dünyasındaki katmanları temsil eder. Her hikâye bir 
“benlik katmanını” açığa çıkarır. Bu yöntem, psikoterapideki “kat-
manlı bilinç” kavramıyla paraleldir. Mevlânâ, dış hikâyelerle dikkat 
çeker, iç hikâyelerle kalbi dönüştürür. Böylece okur, farkında olma-
dan kendi içsel hikâyesinin kahramanına dönüşür. Eğitimsel açıdan 
Mesnevî, hâl ilmine dayanır. Bilgiyi nakletmez ve hikayeleri ile yaşa-
tır. Bu yönüyle, modern danışmanlıkta “yaşantısal öğrenme” ve 
“içsel farkındalık” ilkelerine denk düşer. Mevlânâ’nın amacı öğret-
mek değil, uyanışı başlatmaktır. “Ben size bilgi getirmem; sizde var 
olan bilgiyi hatırlatırım.” Bu ifade doğrudan Fîhi Mâ Fîh’teki düşün-
ceye dayanır; Mevlânâ, bilginin dışarıdan verilmediğini, insanın 
özünde zaten mevcut olan hakikatin rehberlik yoluyla hatırlatıldı-
ğını vurgular.39 Bu anlayış, manevi danışmanlıkta danışmanın rolü-
nü mükemmel şekilde özetlemektedir. Danışman, bilgi veren değil, 
öze nasıl doğru bakılacağını hatırlamayı kolaylaştıran kişidir.  

 
 

39 William C. Chittick, The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi (Albany: 
State University of New York Press, 1983). 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

719 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

2.2. Mesnevî Kıssalarının Psikolojik Okuması 

Mevlânâ’nın Mesnevi’sinde yer alan kıssalar, sadece ahlaki öğüt-
lerin değil, aynı zamanda insanın iç dünyasındaki çelişkilerin ve 
dönüşüm potansiyelinin sembolik anlatımlarıdır. Her bir hikâye, 
bireyin kendi benliğiyle kurduğu ilişkiye dair bir “manevi danışma 
oturumu” gibidir. Bu bölümde üç Mesnevi hikâyesi “Kibirli Fare ve 
Sabırlı Deve”, “Papağanın Susması” ve “Çürük Elma” manevi anlatı 
terapisi çerçevesinde ele alınmış ve her biri insanın içsel dönüşüm 
yolculuğunun farklı bir aşamasını temsil eden sembolik metinler 
olarak değerlendirilmiştir. 

2.2.1. Kibirli Fare ve Sabırlı Deve: Tevazu ve Sabır Üzerine Bir 
Anlatı 

Bu hikâyede Mevlânâ, fare ile devenin yol arkadaşlığı üzerinden 
insanın nefsine güvenmesinin doğurduğu körlüğü ele alır. Hikâye-
nin başında küçük bir fare, güçlü bir deveye ip takar ve onu karşıya 
geçirmek ister. Devenin sessizliği, farenin kibrini daha da artırır, 
kendini rehber sanan fare, suya girince boğulma tehlikesiyle karşıla-
şır. Deve onu kurtarır ama fare hâlâ üstünlüğünü ispatlamaya çalı-
şır. Nihayetinde devenin sabrı, farenin ise haddini bilmeyen benliği 
öne çıkar. Bu anlatı, psikolojik olarak “egonun dışsallaştırılması” 
süreciyle benzeşir. White’a (1990) göre birey, sorunlarını kendisin-
den ayırmadıkça dönüşüm başlayamaz. Fare, kendi küçüklüğünü 
fark etmeyen bir benliği-egoyu temsil eder; deve ise sabır ve bilgelik 
sembolüdür. Danışan, tıpkı fare gibi hayatında kontrolü elinde tut-
tuğunu sanarken aslında derin bir korku ve yetersizlikle hareket 
edebilir. Terapötik süreçte bu farkındalık dışsallaştırıldığında kişi, 
“benim içimdeki kibir bana hükmediyor” diyebilir hâle gelir. Mane-
vi anlamda hikâye, tevazunun insanı Hakk’a yaklaştırdığını, sabrın 
ise egonun zıddı olduğunu öğretir. Mevlânâ bu tür anlatılarda nef-
sin terbiyesini bir “yolculuk eğitimi” gibi işlemektedir. İnsan ancak 
haddini bilirse rehber bulabilir. Bu kıssa, danışanın sembolik olarak 
“fare tarafını” fark etmesini; devedeki hikmeti, yani sabrı ve tesli-
miyeti örnek almasını öğütler. Sonuçta tevazu, anlatı terapideki 
“yeniden yazar” konumuna geçişin ruhsal koşuludur ve insan ken-
dini yüceltmekten vazgeçtiğinde hikâyesini değiştirmeye başlar. 

 



 

 

720 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

2.2.2. Papağanın Susması: Duygusal Denge ve Empati Süreci 

Bu hikâye, bir dükkân sahibinin konuşkan papağanı üzerine ku-
ruludur. Papağan, efendisinin dükkanında sürekli konuşur. Bir gün 
boya şişesini devirir ve tüyleri dökülür. Efendisi ona bağırınca pa-
pağan susar ve uzun süre konuşmaz. Günler sonra dükkânın önün-
den başı traşlı bir derviş geçer. Papağan dervişi görünce yeniden 
konuşur ve “Sen de boya döktün galiba?” der. Mevlânâ bu sahneyle 
insanın başkalarının hâlinden anlamasını, empatiyi ve yargılama-
dan öğrenmeyi anlatır. Psikolojik açıdan bu kıssa, bireyin duygusal 
regülasyon (duygu düzenleme) kapasitesini ve empatik farkındalı-
ğını geliştirmenin önemine işaret eder. Papağan, konuşarak kendini 
koruyan ama duygusal olarak savunmasız bir benliği temsil eder. 
Susturulma deneyimiyle içe döner; bu suskunluk, White’ın “yeni-
den yazım” sürecindeki sessizlikle benzeşir. Çünkü yeniden yazım, 
çoğu kez içe dönmekle ve duygunun yerini anlamla doldurmakla 
başlar. Manevî anlamda hikâye, susmanın dilini öğretir. Mevlânâ’ya 
göre insan, susarak kalp gözünü açar; sözün bittiği yerde hakikat 
konuşur. Bu açıdan danışmanın dinleme eylemi, Mevlânâ’nın “din-
le” çağrısıyla birleşir. Papağanın yeniden konuşması, içsel dengenin 
kurulmasıyla birlikte gelen “yeniden doğuş”tur. Manevi anlatı tera-
pide bu kıssa, duygusal sessizlik dönemlerinin birer arınma fırsatı 
olduğunu hatırlatır: kişi, kendi sesini bulmak için önce susmayı 
öğrenmelidir. 

2.2.3. “Bey ve Uyuyan Adam” Kıssası: Görünen Acının Ardın-
daki Şifa 

Mevlânâ’nın Mesnevi’sinde anlatılan “Bey ile Uyuyan Adam” 
kıssasında, insanın yaşadığı olumsuz deneyimlerin ardındaki gizli 
hikmeti fark edebilmesi için bir sembolik sahne sunulur. Hikâyede 
bir bey, yolda uyuyan bir adamın ağzından içeri giren bir yılan gö-
rür. Adam her şeyden habersiz uyumaya devam eder. Bey, onu 
korkutmamak için uykusundan uyandırır ve ona hiçbir açıklama 
yapmadan, “Yerdeki şu çürük elmayı ye ve hemen koş!” diye emre-
der. Adam şaşkınlık ve öfke içinde emri yerine getirir. Bey onu koş-
turur, adam midesi bulanır ve sonunda kustuğunda içinden yılanın 
çıktığını görür. O anda bey, “Eğer sana doğrudan ‘içinde yılan var’ 
deseydim, korkudan ölürdün. Bu yüzden seni kurtaracak yolu senin 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

721 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

anlayacağın biçimde gösterdim” der. Bu hikâye, bireyin başına ge-
len olayların çoğu zaman ilk bakışta acı verici veya anlamsız gö-
rünmesine rağmen, derin bir iyileştirici hikmet taşıyabileceğini anla-
tır. Psikolojik açıdan bu durum, bilişsel yeniden çerçeveleme ve 
anlam inşası süreçleriyle ilişkilendirilebilir. Danışan, yaşamında 
karşılaştığı “çürük elmalar” yani nahoş deneyimler, zorluklar veya 
travmalar aracılığıyla, içinde gizli olan “yılanları”, farkında olma-
dan taşıdığı olumsuz duygu ve düşünce kalıplarını dışarı atma fır-
satı bulur. Anlatı terapide bu süreç, White ve Epston’un (1990) ta-
nımladığı “hikâyeyi yeniden yazma” aşamasına denk gelir. Danış-
man, danışanın yaşadığı olumsuz olayı yeniden anlamlandırmasına 
rehberlik eder ve görünürdeki acının altında yatan kurtuluş hikâye-
sini fark etmesine yardımcı olur. Bey’in, adamın korkmadan iyileşe-
bilmesi için kullandığı dolaylı yöntem, danışmanın terapötik duru-
şuna benzer: danışan doğrudan “içinde yılan var” denildiğinde 
savunmaya geçer, ama yeniden kurgulanan bir anlatı aracılığıyla 
gerçeği kabullenebilir. Manevî danışmanlık açısından bu kıssa, Al-
lah’ın kuluna gönderdiği bazı imtihanların görünen yüzüyle değer-
lendirilmemesi gerektiğini öğretir. Mevlânâ burada, zahiren acı 
veren olayların bâtınen rahmet yüklü olabileceğini vurgular. Birçok 
beyitte olduğu gibi, burada da sıkıntıların insanı arındıran yönü öne 
çıkar. Bey’in sessiz müdahalesi, ilahi rehberliğin sembolüdür. İnsa-
nın başına gelen her şey, farkında olmadığı bir manevi tedavinin 
parçasıdır. Bu kıssanın manevi anlatı terapideki karşılığı, danışanın 
kendi hikâyesinde “acı” olarak kodladığı olayları şifa vesilesi olarak 
yeniden yorumlamasıdır. Manevi danışman, tıpkı hikâyedeki bey 
gibi, danışanı korkutmak yerine ona güvenli bir alan sunar ve bazen 
sessiz kalır, bazen yönlendirir, ama asıl hedefi kişinin içindeki “yı-
lan”ı yani onu rahatsız eden, ama fark edemediği duygusal yükleri-
ni güvenli biçimde dışarı çıkarmaktır. Bu hikâyeden çıkan sonuç, 
insanın yaşadığı her olayın kendi içsel dönüşüm hikâyesinin bir 
parçası olduğudur. Kişi, başına gelenleri sadece zahirî yönüyle de-
ğil, bâtıni anlamıyla da okumayı öğrendiğinde, çürük elma bile bir 
öğretmene dönüşür.  

2.3. Mesnevi’de Manevi Danışmanlık İlkeleri 

Mesnevi’deki kıssalar, bireyin benliğini tanıması, duygularını 
yönetmesi ve ilahi anlamla yeniden bağ kurması için birer manevi 



 

 

722 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

terapi örneği sunar. Bu yönüyle Mevlânâ, manevi danışmanlığın 
dayandığı birçok ilkeyi asırlar öncesinden dile getirmiştir. Birinci 
ilke, dinleme ve anlama ilkesidir. Mesnevi’nin ilk kelimesi olan 
“Dinle” (bişnev), manevi danışmanlığın özünü ifade eder. Mesne-
vi’ye göre danışmanın görevi öğüt vermek değil, dinleyerek danışa-
nın iç sesini duymasına aracılık etmektir. Bu, modern psikolojik 
danışmada “aktif dinleme” olarak adlandırılan becerinin manevi 
karşılığıdır. Dinlemek, danışmanın kalbini boşaltması ve karşısın-
dakine “manevî bir ayna” olması anlamına gelir. İkinci ilke, empati 
ve merhamet ilkesidir. Mevlânâ, insanı yargılamadan kabul eder. 
Ona göre herkes kendi hikâyesinin içinde bir yolcudur ve her yolcu-
luk, aynı menzile yani Hakk’a yönelmiştir. Bu bakış açısı, manevi 
danışmanın danışana karşı takındığı merhametli, kapsayıcı tutu-
mun özüdür. Üçüncü ilke, hikmetle yönlendirme ilkesidir. Bu ilke, 
manevi danışmanın bilgi aktaran değil, hikmet uyandıran bir ko-
numda olmasını gerektirir. “Ben size bilgi getirmem, sizde var olan 
bilgiyi hatırlatırım” sözü, bu anlayışın özüdür. Danışmanın rehber-
liği, danışanın içsel bilgelik kaynağını yeniden keşfetmesine aracılık 
etmektir. Dördüncü ilke, sabır ve süreç bilincidir. Mevlânâ, insanın 
dönüşümünü ani bir olay değil, bir süreç olarak görür. Her ruhsal 
değişim, tıpkı tohumun toprağı yararak filizlenmesi gibi zaman 
ister. Danışman, danışanın bu sürecini hızlandırmak yerine ona 
eşlik eder. Bu ilke, manevi danışmanlığın “sabırla tanıklık” yönünü 
temsil eder. Son ilke ise, tefekkür ve teslimiyet ilkesidir. 
Mevlânâ’ya göre akıl, rehberdir ama nihai hakikate ulaşmak için 
kalbin rehberliğine teslim olmak gerekir. Manevi danışmanlıkta bu, 
danışanın kendi kontrol arzusunu bırakıp ilahi düzene güvenmeyi 
öğrenmesi anlamına gelmektedir. 

3.1 Modelin Kuramsal Dayanağı 

Mesnevî Temelli Manevî Anlatı Terapisi modeli hem post mo-
dern anlatı psikolojisinin hem de İslâm tasavvuf geleneğinin te-
mel varsayımlarını bir araya getiren bütüncül bir yaklaşımdır. Bu 
modelin teorik çerçevesi üç ana dayanak üzerine kuruludur: (1) 
sosyal inşacı anlatı kuramı, (2) Mevlânâ’nın insan ve dönüşüm 
anlayışı ve (3) manevî danışmanlık ilkeleri. 

Anlatı kuramına göre insan, yaşamını hikâyeler aracılığıyla an-



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

723 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

lamlandırır (Bruner, 1990; White & Epston, 1990). Bu hikâyeler bire-
yin kimliğini, duygusal deneyimlerini ve ilişkilerini şekillendirir. 
Manevi anlatı terapide ise bu süreç, yalnızca bilişsel bir yeniden 
çerçeveleme değil, aynı zamanda kalbi bir farkındalık biçiminde 
işler. Çünkü Mevlânâ’nın anlayışında insan, anlamı dış dünyada 
değil, kendi iç yolculuğunda bulur. Tasavvuf geleneğinde insanın 
hikâyesi, Hakk’ın hikâyesiyle kesiştiğinde tamamlanır. Bu nedenle 
model, bireyin kendi yaşam anlatısını “ilahi hikmetle yeniden kur-
ma” sürecini esas alır. Dışsallaştırma, yeniden yazım ve tanıklık gibi 
anlatı terapinin yapısal unsurları, Mesnevî’deki kıssalar aracılığıyla 
manevî boyut kazanır. Danışman, bir “rehber” – konumundadır ve 
görevi, danışanın içsel hikâyesini Allah ile olan bağ ekseninde an-
lamlandırmasına yardımcı olmaktır. Bu kuramsal yapı, çağdaş ma-
nevi danışmanlığın “bütüncül insan” anlayışıyla uyumludur. Ruh, 
akıl ve bedenin bir arada ele alınması; danışanın hem psikolojik 
hem manevî ihtiyaçlarının gözetilmesi bu modelin temel felsefesini 
oluşturur. Böylece Mesnevî Temelli Manevî Anlatı Terapisi, bireyin 
sadece geçmiş hikâyelerini dönüştürmesini değil, aynı zamanda 
hayatına yeni bir anlam ekseni kazandırmasını hedefler. 

Anlamın Merkezinde Hatırlama 

MTMAT’in merkezinde, Mevlânâ’nın “hatırlama” (zikr) öğretisi 
yer alır. İnsan, hakikati dışarıda değil, kendi içinde hatırlar. Bu ha-
tırlama süreci, White & Epston’un “yeniden üyelik” (re-membering) 
kavramıyla örtüşür. Danışan, hayatında anlamlı bağ kurduğu de-
ğerleri, insanları ve inançları yeniden hatırlayarak kimliğini onarır. 
Mesnevinin vurguladığı insanın dışsal arayıştan içsel farkındalığa 
yönelmesidir. MTMAT modeli, bu içe dönüş sürecini psikolojik 
kavramlarla sistematize eder. 

Modelin Epistemolojik Niteliği: Dil, Kalp ve Hikmet 

White & Epston için terapi, “dilsel bir yeniden yazım” sürecidir; 
Mevlânâ için ise hakikate ulaşmak “kalbin dilini öğrenmek”tir. 
MTMAT bu iki düzlemi birleştirir: dilin bilinçle, kalbin ise hikmetle 
buluştuğu bir manevi anlatı alanı oluşturur. Burada hikmet, bilginin 
akılla değil, kalbin sezgisel idrakiyle anlaşılmasıdır. Bu da modelin 
epistemolojik temelini oluşturur: 



 

 

724 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

• Bilgi → dışsal aktarım değil, içsel farkındalık. 

• Terapi → müdahale değil, tanıklık. 

• Dönüşüm → öğretim değil, hatırlama. 

Böylece MTMAT, anlatı terapinin seküler dilini aşarak, insanın 
ilahi anlamla bağ kurduğu bir terapi alanı inşa eder. 

3.2. MTMAT’ in Teorik Uygulama Aşamaları 

Mesnevi Temelli Manevi Anlatı Terapisi (MTMAT), bireyin içsel 
dönüşümünü yalnızca bilişsel değil, ruhsal bir yeniden yazım süreci 
olarak ele alır. Bu yaklaşım, Michael White ve David Epston’un 
anlatı terapisindeki temel yapıyı Mevlânâ’nın manevi öğretileriyle 
bütünleştirir. Modelin her aşaması hem psikolojik bir işlev hem de 
tasavvufi bir karşılığa sahiptir. İlk aşama dinleme (semâ‘) aşaması-
dır. Mesnevi’nin “Dinle neyden…” çağrısında olduğu gibi, danış-
man danışanın hikâyesini yalnızca duymakla kalmaz; kalp kulağıy-
la anlamaya çalışır. Bu dinleme, tezekkür yani hatırlama eylemidir.  

İkinci aşama dışsallaştırma (tezkiye)dir. Bu aşamada danışan, 
yaşadığı sorunları kimliğinden ayırmayı öğrenir. “Ben kaygılıyım” 
yerine “Kaygı bana misafirliğe geliyor” diyebilmek hem bilişsel bir 
farkındalık hem de nefsle mesafe koyma pratiğidir. Mevlânâ’nın 
“Nefsini tanı ki Hakk’ı bulasın” anlayışı, bu sürecin özünü oluştu-
rur. Üçüncü aşama yeniden yazım (tevbe)dir. Danışan, geçmiş de-
neyimlerini yeniden anlamlandırarak yeni bir yaşam anlatısı kurar. 
Bu, White’ın “alternatif hikâyeleri fark etme” yaklaşımıyla örtüşür. 
Manevi düzlemde tevbe, bireyin kendini inkâr etmeden yenilenme-
sidir. Acı, burada ilahi hikmetin bir vesilesine dönüşür. 

Son iki aşama tanıklık (merhamet) ve bütünleşme (vahdet)tir. 
Danışman, danışanın hikâyesine yargısız bir kalple tanıklık eder. Bu 
şefkatli kabul, hikâyeye kutsal bir anlam kazandırır. Sürecin sonun-
da danışan, kendi hikâyesini ilahi hikmetle bütünleştirir ve ruhsal 
olgunluğa yönelir. Bu beş aşama dinleme, dışsallaştırma, yeniden 
yazım, tanıklık ve bütünleşme doğrusal değil, döngüsel bir süreçtir. 
Her hikâye anlatımı, insanın biraz daha arınmasına ve kendini hatır-
lamasına vesile olur. MTMAT, bu yönüyle yalnızca bir terapi yön-
temi değil, insanın Hakk’a doğru içsel yolculuğudur. 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

725 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

Sonuç 

Bu çalışma, Mevlânâ’nın Mesnevi-i Manevi adlı eserinin, insanın 
içsel dönüşümüne dair sunduğu zengin sembolik yapının modern 
psikoterapi yaklaşımlarıyla nasıl buluşabileceğini ortaya koymuş-
tur. Anlatı terapinin yapı taşları olan dinleme, dışsallaştırma, yeni-
den yazım, tanıklık ve bütünleşme aşamaları, Mesnevi’nin hikmet 
merkezli anlatılarında karşılık bulan manevi süreçlerle bir araya 
getirilmiş ve Mesnevî Temelli Manevî Anlatı Terapisi (MTMAT) 
modeli geliştirilmiştir. Bu model, bireyin yaşadığı deneyimleri yal-
nızca psikolojik birer olay olarak değil, ilahi bir hikâyenin parçaları 
olarak anlamlandırmasını sağlar. Böylece danışan, acılarını dönüş-
türür, hatıralarını yeniden yorumlar ve kendi varoluşuna daha ge-
niş bir anlam kazandırır. MTMAT bu yönüyle, bireyin kendi 
hikâyesini şefkat, hikmet ve teslimiyetle yeniden yazabilmesini 
mümkün kılar. Araştırmanın bulguları, Mesnevi’nin sadece ahlaki 
öğretiler taşıyan bir metin değil; modern manevi danışmanlığın 
temellerine ilham verebilecek derin bir psikolojik rehber olduğunu 
göstermektedir. Bu model, modern psikolojinin anlam boşluğunu 
manevi derinlikle doldurur ve insanın hikâyesini ilahi olan büyük 
hikâye ile buluşturarak onu bütünleştirir. Sonuç olarak, Mesnevi 
Temelli Manevi Anlatı Terapisi, insanın ruhsal iyileşmesini yalnızca 
bir onarım değil, bir hatırlayış olarak görür: insanın kendine, 
hikâyesine ve Rabbine yeniden dönme sürecidir. Bu model, modern 
dünyada anlam yitimi yaşayan bireyler için Mevlânâ’nın dilinden 
uzanan bir manevi köprü niteliği taşımaktadır. 

 

 
  



 

 

726 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

Kaynakça 

Alpman, Polat S. “Sosyal Teorinin Konusu Olarak Kimlik: Sosyal İnşacı 
Yaklaşım”. Sosyoloji Araştırmaları Dergisi 21/2 (29 Ekim 2018), 1-28. 
https://doi.org/10.18490/sosars.475804 

Bower, Gordon H. - Clark, Michal C. “Narrative Stories as Mediators for 
Serial Learning”. Psychonomic Science 14/4 (1969), 181-182. 
https://doi.org/10.3758/BF03332778 

Bruner, Jerome S. Acts of Meaning. Cambridge, Mass.: Harvard Univ. Press, 
10. print., 2002. 

Celaleddin-i Rumi, Mevlana. Mesnevî-i ma’nevî. çev. Derya Örs - Hicabi 
Kırlangıç. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2015. 

Ceylan, Yılmaz - Özaydin, Muharrem. “Manevi/Dini Danışmanlıkta Değer 
Algısı”. Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16 (2020), 284-301. 
https://doi.org/10.34085/buifd.807825 

Chittick, William C. The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi. 
Albany: State University of New York Press, 1983. 

Chun, Dong Wook vd. “Spiritual Status and Quality of Life in Hospice 
Family Caregivers: A Cross-Sectional Study”. Journal of Pain and Symp-
tom Management, S0885392425008991. 
https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2025.10.012 

Corey, Gerald. Theory and Practice of Counseling and Psychotherapy. Boston, 
MA: Cengage Learning, Tenth edition., 2017. 

Çelik, Hilal. “Psikoterapide Yeni Soluk: Öyküsel Terapi A New Lens in 
Psychotherapy: Narrative Therapy”. 

Dallos, Rudi. Attachment Narrative Therapy: Applications and Developments. 
Cham: Palgrave Macmillan, 2022. 

Gerkin, Charles V. The Living Human Document: Re-Visioning Pastoral Counse-
ling in a Hermeneutical Mode. Nashville, Tenn: Abingdon Press, 1984. 

Gürsu, Orhan. Bağımlılık ve Din: Nöropsikolojik Bir Yaklaşım. İstanbul: Değer-
ler Eğitimi Merkezi Yayınları, 1. Basım, 2018. 

Gürsu, Orhan. Manevi Danışmanlar için Kılavuz. İstanbul: Çamlıca Yayınları, 
1. Basım, 2022. 

Hokmabadi, Mahmood. “The Strategies Of Mowlana Jalaluddin Rumi 
(Mowlavi) In Teaching Cognitive Concepts As An Effective Strategy In 
Modern Educational Systems (The Story of the Prince and the Hand-
maid in Mathnawi)”. Procedia - Social and Behavioral Sciences 30 (2011), 
2180-2185. https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2011.10.423 

Hu, Guannan vd. “Effectiveness of Narrative Therapy for Depressive Symp-
toms in Adults with Somatic Disorders: A Systematic Review and Meta-
Analysis”. International Journal of Clinical and Health Psychology 24/4 
(2024), 100520. https://doi.org/10.1016/j.ijchp.2024.100520 



 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

727 
Mevlâna’nın Mesnevi’sinde Manevi Danışmanlık İlkeleri: Mesnevi Temelli 
Manevi Anlatı Terapisi 

Huff-Fletcher, Dodie Lynn. Supervision of the Spiritual Mentor: A Narrative 
Model. ABD: Southern Baptist Theological Seminar, Doktora, 2007. 

Jung, Carl G. The Symbolic Life: Miscellaneous Writings. ed. Gerhard Adler - 
Richard F. C. Hull. Princeton, NJ: Princeton University Press, Course 
Book., 2014. https://doi.org/10.1515/9781400851010 

Kannan, Mohammed Abdalla vd. “A Review of the Holy Quran Listening 
and Its Neural Correlation for Its Potential as a Psycho-Spiritual The-
rapy”. Heliyon 8/12 (2022), e12308. 
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2022.e12308 

Khalil, Atif. “Humility in Islamic Contemplative Ethics”. Journal of Islamic 
Ethics 4/1-2 (2020), 223-252. https://doi.org/10.1163/24685542-12340048 

Kızılgeçit, Muhammed. “Manevi Danışmanlık ve Rehberlikte Temel Nitelik-
ler, İlkeler ve Yöntemler”. Din Eğitimi ve Din Hizmetlerinde Rehberlik. ed. 
Mustafa Köylü - Eyüp Şimşek. 261-280. Erzurum: Atatürk Üniversitesi 
açıköğretim Fakültesi Yayını, 2020. 

Koç, Mustafa. “Edinburgh Üniversitesi Teoloji Fakültesi Kütüphanesi’nde 
Kayıtlı Manevî-[Psikolojik] Danışmanlık İle İlgili Eserler (1934-2013) 
Üzerine Bir Literatür İncelemesi”. Balıkesir İlahiyat Dergisi 1/1 (30 Hazi-
ran 2015), 109-135. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/baid/issue/53793/722425 

Koç, Mustafa. “Manevi-[Psikolojik] Danışmanlık ile İlgili Batı’da Yapılan 
Bilimsel Çalışmaların Tarihi ve Literatürü (1902-2010) Üzerine Bir Araş-
tırma”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/2 (2012). 

Kuhn, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: Univ. of 
Chicago Press, 2. ed., Enlarged, 21. print., 1994. 

Kütük, Bahtım vd. “Öyküsel Terapi: Felsefi ve Kuramsal Temelleri, Terapi 
Teknikleri ve Etkinliği”. Mediterranean Journal of Humanities 10 (29 Hazi-
ran 2020), 27-37. https://doi.org/10.13114/MJH.2020.515 

O’Connor, Thomas St James. Clinical Pastoral Supervision and the Theology of 
Charles Gerkin. Waterloo (Ont.): Wilfrid Laurier university press, 1998. 

Prochaska, James O. Systems of Psychotherapy: A Transtheoretical Analysis. 
Oxford: Oxford University Press USA - OSO, 9th ed., 2018. 

Rogers, Carl R. On Becoming a Person: A Therapist’s View of Psychotherapy. 
Erscheinungsort nicht ermittelbar: HarperCollins Publishers, 1st ed., 
1995. 

Satan, Ayşin vd. “Ebeveyn Kaybı Yaşamış Ergenlerde Bibliyoterapi Yöne-
limli Manevi Danışmanlık Uygulaması”. Manevi Danışmanlık ve Rehber-
lik. 1/397-413. İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi Yayınları, 2016. 

Sayın, Esma. “Manevî Danışmanlıkta Tasavvuf Terapisi = Sufistic Therapy 
in Spiritual Consultancy”. Türk-İslâm Medeniyeti Akademik Araştırmalar 
Dergisi XVII/33 (2022), 65-75. 



 

 

728 Rumeysa Biçer 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

http://ktpmakale.isam.org.tr/detayilhmklzt.php?navdil=.......eng&midno
=169254375&Dergivalkod=0617 

Skinner, B. F. Science and Human Behavior. Riverside: Free Press, 1965. 
Topuz, İlhan. “Manevî Danışmanlık ve Rehberlik Hizmetlerinde Temel 

Nitelik ve Yeterlilikler”. Manevi Danışmanlık ve Rehberlik. 1/237-257. İs-
tanbul: Değerler Eğitimi Merkezi Yayınları, 2016. 

Varela, Reynold P. “Faith Healing Based on Narratives of Healing Experien-
ces: A Psycho-Spiritual Interpretation”. EXPLORE 19/6 (2023), 792-796. 
https://doi.org/10.1016/j.explore.2023.03.011 

Vural İncir, Zeynep. Manevi Danışmanlıkta Naratif Terapi ve Anlam Arayışı. 
Bursa: Bursa Uludağ Üniversitesi, Yüksek Lisans, 2019. 

White, Michael - Epston, David. Narrative Means to Therapeutic Ends. New 
York: Norton, 1990. 

Zoellner, Lori A. vd. “Islamic Trauma Healing (ITH): A Scalable, Commu-
nity-Based Program for Trauma: Cluster Randomized Control Trial De-
sign and Method”. Contemporary Clinical Trials Communications 37 (2024), 
101237. https://doi.org/10.1016/j.conctc.2023.101237 

“What is Psychotherapy?” Erişim 25 Ekim 2025. 
https://www.psychiatry.org:443/patients-families/psychotherapy 

  


