MAHMUD EROL KILIC ILE,
SEMSI HIKMETIN IZINDE TASAVVUF,
INSAN VE ZAMAN UZERINE

MUHAMMED BEDIRHAN-EMRE KABLAN

(Roportay)

“Tasavvuf olmasaydi ben ne
olurdum bilmiyorum.”

Bazz isimler vardir ki, taribsel bir
kigilik olmatktan ¢ikip zamaniistii
bir sese doniigiir. Kugkusuz, Tebrizli
Sems boyle bir sestir: Onun sozleri
yalnizca Meviina'nin yiiregini
tutusturmakla kalmamas, Mevlini
araciligryla irfan geleneginin
karaniikta kalmig krvrimlarm: da
kendi nuruyla aydmlatmagtar: Sems,
ber ¢agda anlagilmast giic ama
hissedilmesi kolay olan “yananlarm
lisant’dur: Ve belki de bugiiniin insan:
igin en cok ihtiyag duyulan ey,
bakikatin atesiyle yanmag driflerin
dilinden ¢tkan sozleri yeniden
isitmektir:

Elinizdek: bu soylesi, kadim
ariflerin sesinin ¢agdas bir

yankist saytlabilecek bir isimle
gerceklestirildi: Prof Dr. Mabmud
Erol Kalrg. Onu yalnizca bir
akademisyen olarak tanmimlamak

eksik olur: O, gelenegi giincelin
diliyle konusan; tasavvufu
kavramlarin otesine taszyarak,
irfanin bugiinkii karsiliklarm:
arayan bir yolcudur. Sems, Mevlani
ve Seyh-i Ekber Ibniil-Arabi gibi
bityiik ariflerin mirasim yalnizca
kitaplarda degil, bir bal dili olarak
yasayan ve yasatmaya ¢aligan bir
irfan eblidir.

Bu soyleside Mabmud Erol Kilsg
tle sadece tasavvuf geleneginin
mabhiyeti iizerine degil; ayn:
zamanda modernligin, yapay
zekdnmn, akademik diinyanin ve
gelenekle kurulan iligkinin kirtlma
noktalart iizerine de konugstuk.
Sems’in Mevlind ile miilikdts nasil
Mevlana'yt bir kivama erdirdiyse,
Mabmud Erol Kulig'in giiniimiizde
“tasavvuf sosyolojisi“ne ve “yolcuya
rebber olamayan yapilar'a yonelik
degerlendirmeleri de bu gelenegin
gelecekte diri kalmasina katki sunan
bir irsad sesi biiviyetindedir.

205

Kiymetli hocam, tasavvaf
sizin i¢in genel olarak

ne ifade ediyor? Bugiin
tasavvufa ihtiya¢ var midir?
Varsa neden ihtiya¢ vardur?

Birinci sorunuz gahsi bir

soru, yani benimle ilgili. Bu
biraz kisisel egilimlerle ilgili

bir meseledir. Her bireyin
estetik, mekin ve musiki zevki
tarklidir. Din veya hayat felsefesi



dedigimiz kavramlar da belirli
modeller ve a¢iklama sistemleri
iizerinden ifade edilir. Bagh
oldugumuz aziz dinimizin,
Islam’in peygamberi bellidir:
Hz. Muhammed Mustafa (s.a.s.)
Efendimiz. O’nun getirdigi
emanet, Vedid Haccr'nin
ardindan immete teslim
edilmigtir. O teslimden itibaren
bu din, 6nce ashab, sonra tbiin,
ardindan tebe-i tabiin ve nihayet
bugiine dek bu dine mensubiyet
iddiasinda bulunanlar tarafindan
aciklanmis, yorumlanmus ve

her biri kendi derecesi, anlayst
ve idraki nispetinde bu biiyiik

hazineden istifade etmistir.

Bu hazine igerisinde, diinyanin
zahirine dair meseleler
bulundugu gibi, insan hayatinin
maddi yoniiyle ilgili alanlar da
yer almaktadir. Bu alanlarla
ilgilenenler daha ¢ok hukuk
gibi ilimleri gelistirmis ve
mezheplerin dogmasina

zemin hazirlamiglardir. Ancak
bu hazine icerisinde, felsefi
anlamda “metafizik”, ariflerin
ifadesiyle “méneviyat” adin
verdigimiz konular da yer alur.
Bu konular da ayr1 bir damar
olarak ele alinmuis, gelistirilmig
ve serh edilerek bugiine
tasmnmugtir. Her biri kendi
icinde bir diisiince gelenegi
olusturmustur.

Eger kalbi yonelisiniz
ve ilgi alaniniz daha ¢ok

manevi meseleler {izerine
yogunlasiyorsa, bu damarla bir
yerde ister istemez yollariniz
kesisir. Bu damara daha sonra
“tasavvuf” adi verilmistir.

Ben kendimi bildim bileli bu
y6ne meyletmisimdir. Insan
hayatinda zamanla birtakim
degisimler olabilir; ¢ocukluk,
genglik, orta yas ve yaslilik
donemlerinde farkldiklar
yasanabilir. Siyasi goriisler
degisebilir, zevkler doniigebilir.
Ancak ménevi yonelimim sabit
kalmigtir. Tasavvuf olmaksizin
kendimi tanimlayamam. Bu,
astr1 bir ifade gibi goriinse

de, tasavvuf olmasaydi ne
olurdum, bilmiyorum. Dini
diisiince sistemimi, imanimi

ve hayatimu biyiik stfilerden
ve onlardan okuyabildiklerime
bor¢luyum. Okuduklarimdan
ne dl¢iide nasiplendim o ayr1
bir konu; fakat diistince ¢izgim,
biitiin zaaflar1 ve dogrulariyla
ariflerin gelenegine baglidir. Bu
sebeple tasavvuf, benim diinya
gorusumd tegkil eder.

Sunu da 6zellikle belirtmek
gerekir ki, tasavvuf dinden
bagimsiz bir yap1 degildir.
Giinimiizde bu kavram
fazlastyla kullaniliyor ki bu da
beni rahatsiz ediyor. Bunun
sebebi modern diinyanin
kavramsal par¢alanmigligidur.
Modern donemde bir¢ok
farkls “Islam” yorumu

ortaya ¢iktigs i¢in, kendi

206

konumumuzu agiklayabilmek
adina “Tasavvufi Islam” gibi
ifadeler kullanmak zorunda
kaliyoruz. Oysa Osmanl ve
Selguklu dénemlerinde boyle
bir ayirima gerek yoktu. Islam
denildiginde zaten tasavvufi bir
Islam anlagilirds. Seyhiilislamin,
padisahin ve halkin zihnindeki
din anlayssi, tasavvuf
siizgecinden gegmis bir Islam'ds.
Fakat giiniimiizde cesitli Islam
yorumlari, hatta baskin hile
gelen yorumlar sebebiyle,
tasavvufa vurgu yapma ihtiyact
dogdu. Bu da bir tiir yenilik
sayilabilir; ¢linkd tasavvuf
tasavvuf demekten neredeyse

yorulduk. Eskiler safi kelimesini
bile ¢ok sik kullanmazlardi.

Durumu bir benzetmeyle
aciklayacak olursak; cay1 sekerli
iciyorsaniz sekeri i¢ine atar,
kanigtirirsiniz. Seker goriinmez
ama tadmdan sekerli oldugu
anlagilir. Tasavvuf da boyledir;
hayata karisan, giindelik
halimizde fark edilen bir ruh
halidir. Oturusta, kalkista,
yemede, icmede, ibadette ve
hatta siyasi tutumda kendini
belli eder. Bugiinse, bu hili
aciklamak zorunda kaliyoruz
¢iinkii kavramlar yer degistirdi.
“Islam” deyince kargidakinin
aklina farkli seyler geliyor.
“Stinniyim” dediginizde bile
“el-Kéide” ile mi ilgilidir

acaba diye soruluyor. Bu bir
kavram kargasasidir. Modernite



Bagli oldugumuz aziz dinimizin, Islim’in peygamberi bellidir:
Hz. Muhammed Mustafa (s.a.s.) Efendimiz. O’nun getirdigi
emanet, Veda Haccr’'nin ardindan iimmete teslim edilmistir. O
teslimden itibaren bu din, 6nce ashab, sonra tabiin, ardindan
tebe-i tabiin ve nihayet bugiine dek bu dine mensubiyet
iddiasinda bulunanlar tarafindan agiklanmais, yorumlanmais ve
her biri kendi derecesi, anlayis1 ve idraki nispetinde bu biiyiik
hazineden istifade etmistir.

nasil tim kavramlar: altiist
ettiyse, Islam diinyasinn zihni
biitiinliigiinii de sarsmustur.
Sonug olarak, ben Allah

kabul etsin, tasavvufi yoruma
meyleden bir arastirmaci

kimligine sahibim.
Modernite artik bitti,

post modernite de bitti.
Oniimiizde yepyeni bir
mesele duruyor. Yeni bir ¢cag
aciliyor, dijital ¢cag. Yapay
zekadan bahsediyoruz
artik. Bu ¢agda tasavvuf
bize bir sey sdyleyecek mi?
Bu tarz manevi disiplinlere
ihtiyacimiz olacak mi1 yoksa
artik miadin1 doldurmus,
miizede yerini almis

bir kiiltiir 6gesine mi
doniisecek?

Insandan ruhunu sokiip
almadigimuz siirece, i nsanda
ruh hala onda var oldugu siirece,

bu ilim de, bu yogurt yiyis tarzi
da, bu revis de kiyamete kadar
devam edecektir. Ta ki insan
ruhunu teslim ettiginde belki
birakmis olabiliriz. Dolayisiyla
insan ruh maa’l-cesed olmaya
devam ettigi sirece, ruhani
bir ilim oldugu i¢in tasavvufa
ihtiyag siirecektir. Isterse her
tirlii yapay zeka olsun, onun son
versiyonlar1 ¢iksin, bir gercek
degismez. Yani Allah “Ben
Adem’e, ben insana ruhumdan
iifledim” diyor, “makineye
ifledim” demiyor. Dolayisiyla
makineler, makinelesme

ileri gidebildigi kadar gitsin
makine insanlagamaz.
Makinelesmek kiimiilatif
bilimler agisindan insanligin
hayrina da olabilir. Benim
kanaatime gore makinelere
oyle seyler ogretilecek ki, bu
ogrenmeyle birlikte mesela
kiimilatif dini ilimlerin de
sonu gelecek. Ama tasavvufun,
askin, agk edebiyatinin degil

207

yani... Zira emanet insandadir,
Hak insandan goriliir, Hak
insandan siiriiliir. Dolayistyla
bu devran insan {izerine inga
edilmigtir. Efrid-1 4sumén,
insanin etrafinda déner. Insan
Hakk’in zahiri, Hakk insanin
bétinidir. Ruhu oldugu siirece
insana verilen bu emanet ondan
sokiiliip alinmadig; siirece
biitiin mekanik ¢alismalar
insana hizmet edebilir. Yalniz
seytani zeka sahipleri bu araglar
kullanarak kaosa ve tesevviise
sebebiyet verebilir en fazla.
Yoksa insanin saltanatini, varlik
alemindeki imamet ve hilafet
riitbesini elinden alamaz. Ama
ne yapar? Kafasini karistirabilir,
yoluna engeller ¢ikarabilir

eger seytanin eline gegerse bu
cihaz. Eger seytanin, seytani
dusiincenin eline ge¢mezse,
aslinda ben bu tiir ¢alismalarin,
din sadece kiimiilatif ilimlerden
ibarettir, diyenlerin sonunu
getirecegi kanaatindeyim. Ne



gibi; mesela, siz bugiin biitiin
tabakat kitaplarini, Ahmet’ten
Mehmet’e, Mehmet’ten
Hasan’a, Hasan'dan Ali’ye
seklindeki rivayet silsileleri ile
beraber hadis kitaplarini vs.
yuklediginiz zaman, ki dyle
bir ¢alismanin da yapildigimn:
duyuyorum Bahreyn'de, bu
sekilde biitiin matbu-mahtut
hadis rivayetlerini ve usul-i
hadis metinlerini ytiklediginiz
zaman lahiyat fakiiltelerinde
hadis branginin yapacagi bir

is kalacak mi bilmiyorum.
Mesela makineye bir hadisi
soracaksiniz. Hemen size
“revahu Dérimi” ve “senedinde
sunlar var”, “senedinde Ahmet
diye bir isim var, falanca
tabakata gore o sika degil,
zayif” seklinde bilgileri verecek
mesela. Serhlerden diyelim ki,

o hadise serh getirmis sarihler
varsa “falanca sarih soyle diyor
bu hadis hakkinda” diyecek,
ontiniize malzemeyi koyacak.
Malzeme bilgisini saglamada
¢ok ise yarayacak makine. Sen
bizden bir sonraki kusaksin
ama ¢ok da sonraki de degilsin
o ylizden sen de hatirlarsin.
Mesela doktora, yiiksek lisans
calismalari yaparken biz bir
hadis falan aradigimizda o
zaman Concordance diye bir kitap
vard1. Bizden 6nceki biyiiklerde
Concordance da yoktu. Sayfa sayfa
artyorlardi, sonra Concordance
cikt1. Concordance’a bakar hale

geldik. Ondan sonra bizim
zamanimizda yeni yeni cdler
¢ikmaya baslady; Mektebeti’l-
hadis falan filan diye. Orada
bir hadisi artyordunuz, hemen
size bulup getiriyordu. Cok
biiyiik kolaylik oluyordu bu.
Simdi onun da daha ilerlemis bir
versiyonu olarak yapay zekanin
hadis ilmine girisini bekliyoruz
diyelim.

-Daha tuhafi var hocam,
belki duymussunuzdur.
“Biitiin ilk d6nem
metinlerini toplayip yapay
zekaya “Islam’t yorumla”
komutu verme girisiminden
s0z ediliyor.

Iste tam da bu noktada,
mezhep olarak oradan
ayrildigimi belirtmem gerekir.
Tim metinlerin yapay zekéya
yiklenmesi faydali olabilir,

evet; fakat yorumlama faaliyeti
beseridir, insanidir. Ben yapay
zekéy1 “bana malzeme sagla,
kaynak getir” komutuyla
kullanirim; fakat “sunu yorumla”
dendiginde, kusura bakma, sen
orada dur derim. Yorumu biz
yapariz. Yeter ki bize malzemeyi
ulastirsin. Iste tam da bu
ayrimda yollarimiz farkliagir.

Ne yapacagini bilemeyen,
yorum yapma yetisi olmayan
kimseler i¢in yapay zeka bir
tiir kurtarici gibi goriinebilir.

Fakat Allah’a hamdolsun, biz
tasavvuf mektebindeniz ve

208

tasavvuf, 6ziinde bir yorum
mektebidir. Dolayisiyla yorum
yapma kapasitesi, bu gelenegin
tabii bir par¢asidir. Bizden

6nce de yapimustir, hem de

en giizel sekliyle. Biz yorum
yapariz demek haddimize
diismez; ancak diyebiliriz ki,
biiyiik stfiler zaten bu yorumlar:
yapmuslardir. Belki zamanla bu
yorumlar yapay zeka tarafindan
da 6grenilir; hatta bir giin

“stfi bir yapay zeka” dahi
gelistirilebilir. Ancak baz1 seyler
yine de onun erisemeyecegi
derinliktedir.

Burada kiimilatif derken
kastettigim sey, hacimsel ve
matematiksel olarak biiyiik
veri yiginlarma ulagmadaki
gucliigii bu teknolojiyle
asabilme imkanidur. Tkinci
olarak, bu mesele fikih ilmine
de uygulanabilir. Tim fetivi
kitaplari, farkli mezheplere

ait fikih eserleri yapay zekaya
yiiklendiginde, 6rnegin zekét
vermek isteyen biri bir tusa
basarak Imam Malik’e gére
soyle, Ahmed b. Hanbel’e
gore boyle diye yanit alabilir.
Zaten bu yonde ¢alismalar
mevcut. Iran’in Kum sehrinde
bulunan Nur isimli bir enstitii,
yillardir bu tiir dijital veritabani
calismalar ytiritmektedir.

Ornegin, “Siyer” baglikls
bir DVD’lerinde, tiim siyer
kaynaklarin1 yiiklemisler ve



bunlart yalnizca dijital olarak
degil, arama yapilabilir sekilde
sistemlemislerdir. Boylece bir
kavrami Ibn Kesir'de ya da
bagka bir kaynakta aramak i¢in
sayfa sayfa taramak gerekmez;
arama komutu verildiginde
sistem o kavramin gectigi tiim
yerleri otomatik olarak getirir.
Tefsir icin de benzer bir sistem
kurmuglardir. Stinni ve Sii tefsir
kaynaklarinin tamamu dijital
olarak bir araya getirilmis ve
herhangi bir kavram girildiginde
sistem, ilgili tiim bolimleri
siralamaktadir. Aynt durum
fikih icin de gegerlidir. Biitiin
fetva kitaplari tarandiginda,
miftilerin isi biiytik 6l¢tide
kolaylasacaktir. Artik sayfa sayfa
taramaya gerek kalmayacak.

Astroloji gibi alanlarda da
benzer bir durum vardir. Kadim
astroloji oldukg¢a zor bir ilimdir.
Bir kisinin astrolojik haritasini
klasik yontemle ¢ikarmak bir
haftay bulabilir. Ancak bugiin
bazi bilgisayar programlari

bu islemi saniyeler i¢inde
yapabilmektedir. Bu programlar
oldukga pahaliya satilr;
astrologlar da bu programlari
kullandiklarin gizleyip,

kendi hesaplamalartymus gibi
sunarlar. Dogum lokasyonu

ve zaman girildiginde sistem
kisinin astrolojik haritasin
¢ikarir; yorum da istenirse
sistem yiiz sayfalik analiz sunar.
Bunu da danisana yiiksek bir

ucret karsiliginda sunarlar.
Oysa biitlin stireci bilgisayar
gerceklestirmistir. Eskiler

bu hesaplar1 kendi elleriyle
yaparlard:. Bugiin bu tiir
teknolojik imkanlar, s6z konusu
ilimlerin geleneksel usullerini
islevsiz hile getirebilir.

Ancak yorumlama meselesine
gelince; hermenotik alanlar,
Ozellikle de ménevi ilimler

i¢in bu yeterli olmaz. Tasavvuf
gibi manevi alanlarin da yazili
metinleri vardir ve bu teknoloji
bu metinlere ulagim agisindan
elbette fayda saglayabilir.
Ornegin bir kavrami Gazzali'nin
Thya’sinda, Ibnir'l-Arabi’nin
Futthat'inda ya da Fusts

ve onun serhlerinde tek tek
taramak yerine, sistemin bunu
sizin adiniza yapmasi zaman
kazandirabilir. Bu yoniiyle
kullanighdir. Fakat yorum
meselesine gelince, mesele
farklidir. Yorum ani geldiginde
devreye kisinin maneviyati
girer; burada makinenin katkisi
smurlt kalir. Evet, sistem tiim
malzemeyi 6niiniize koyar;
ancak ilham, kesf, tecriibe ve
manevi makam gibi unsurlar
ancak insan tizerinden
islemektedir. Yorum, kiginin
bulundugu ménevi dereceye
gore sekillenir. Bu noktada
“maneviyat teknolojisi” devreye
girer. Yani kisi, hangi manevi
makamdaysa, yorumunu da o
makamdan yapar.

209

-Insanin ¢ok katmanlilig:
iizerine kurulu tasavvufun
anlayis1. Tek katmandan
ibaret degil, hatta
tasavvufa gore sadece
insan degil, biitiin alem
cok katmanli. Fakat biz bu
cok katmanlilig1 nasil idrak
edecegiz? Bunun yontemi
nedir? Bu ¢cok katmanl
yapimuz, anladigim
kadariyla 6niimiizdeki

yeni yiizyilda bizim en
temel insanlik niivemiz,
cevherimiz olacak. Diger
geri kalan seyler zaten ortak
oldugumuz hususlar yani.
Bunu nasil kesfedecegiz

ve insana bunu nasil
Ogretecegiz?

Aziz kardegim, tasavvufun dile
getirdigi hakikatler ne zamana
ne de mekéna baglidir; gelip
gecici tespitler degildir. Bunlar,
evrensel ve her daim gegerli
prensiplerdir. Iste bu yiizden biz
bu yaklagimi “tradisyon” olarak
adlandirtyoruz. Tasavvufun
sozini ettigi cok katmanliik,
aslinda insan aklinin tirettigi bir
kurgu degil, ilahi bir diizendir.
Tasavvuf bu diizeni icat etmez;
sadece onu tasvir eder, goriiniir
kilar. Zaten bu diizen, ontolojik
olarak mevcuttur. Cenab-1 Allah,
“Biz size ilmi derece derece
verdik” buyurmaktadir. Yani bilgi
tek blok halinde verilmemis,
merhale merhale, dereceli sekilde
sunulmustur. Bu da bize gosterir



ki, ilimde derinlesme, yani dikey
hareket esastir. Asagiya dogru
inis, yukartya dogru yiikselis
miimkiindiir. Iste buna enfiisi
yolculuk denir.

Bugiin kozmologlarin,
psikologlarmn, fizik¢ilerin ve
kuantum teorisyenlerinin -ki
hepsi dindar olmak zorunda

da degildir- geldigi nokta,
tasavvufun kadimden beri
soyledigi bu ¢ok katmanlt
yapinn bilimsel olarak da teyit
edilmesidir. Modernite bu
geleneksel diinya goriisiinii yerle
bir etmis; her seyi esitlemeye
kalkarak hiyerarsi ilkesini
ortadan kaldirmistir. “Esitlik”
ad1 altinda aslinda adaletsizligin
kaynag olan bir diizene

kap1 aralanmistir. Bugiinki
kriz, insanlarmn bu hakikati
nasil yeniden kesfedecekleri
meselesidir. Ve kanaatimce,

bu kesif coktan baglamustur:
Insanlsk fabrika ayarlarma geri
dionmektedir. Bu, ileride ortaya
¢ikacak yeni bir arayis degil,
gelenege bir riicu hareketidir.
Mesela Fransa’da “Yeniden
Ortagag” adl1 bir diisiince
akimi var. Alain de Benoist’nin
onciligiinde bu hareket,
modern dénemin toptan

terk edilmesini ve Ortagag
degerler sistemine doniilmesini
savunuyor. Ben de bu yaklasimi
kendi tarihimize, yani Islam
tarihine uyguladigimda benzer
bir sonuca vartyorum.

Elbette bu yiizyilda da

degerli dlimler ¢ikmustir,

hem Tiirkiye'de hem de
disinda. Safi yazarlar, meséyih,
entelektiieller mevcuttur.
Ancak ben bu donemde
ortaya ¢ikan diisiincelerin
cogunlukla orijinal olmadigin,
ikincil hatta ti¢iincil nitelikte
oldugunu distiniiyorum.

Bu ¢agda doktrinel bir inga
faaliyeti yuritilememektedir.
[lham ve vahiy boyutu eksik
oldugu icin bugiinkii diisiince,
gecmisin bitytiklerinin eserlerini
aktarmaktan ibarettir. Yani
Ibnir'l-Arab?den, Mevliana’dan
ya da bir bagka pirden nakiller
yapiliyor; ancak 6zgiin bir
iretim s6z konusu degil. Bu
nedenle ¢agdas diisiincenin
temelinin sorunlu oldugunu
ve 20. yuzyilin adeta

kesilip atilmas: gerektigini
savunuyorum.

Bu yaklagim devrimcilik

olarak degil, devrimlerin yikict
etkisinin bir tespiti olarak
anlagilmalidir. Ciinkii devrimler
zihniyet diinyasini tahrip
etmistir. Ornegin 1917 Ekim
Devrimi bile, giiniimiizde Putin
tarafindan tarihsel olarak rafa
kaldirilmustir. Benzer bir stire¢
bizde de kac¢inilmazdir. Ciinkii
gelenek kirildigi zaman, dogru
distince neset edemez. Bu,
Muiisliiman diistince i¢in de
gecerlidir. Bizim diistincelerimiz

bugiin yama gibidir; ikincil,

210

turev disiincelerdir. Evet,
kiymetli alimlerimiz var;

fakat ne bir Ibnir'l-Arabi, ne
bir Mevlana, ne de bir Ismail
Hakki1 Bursevi ¢ikmuigtir.

Her 6rnegi Ibni'l-Arabi ile
kiyaslamak zorunda degiliz
elbette; ama Bursevi ayarinda
bir isim bile yoktur. Osmanlrya
baktigimizda, onun gibi en az
bes yiiz stfi gorebiliriz. Bugiin
boyle bir zemin mevcut degildir.

Bizler de ancak tasavvuf
aragtirmacistyiz. Ne

yapiyoruz? Arapga ve Farsca
biliyoruz; klasik metinlerden
okuduklarimiz: derleyip
paketliyor, yaymliyoruz.
Insanlar da bizi “dlim” saniyor.
Oysa orijinal degiliz. Clinkai
ilham sahibi olabilmek i¢in

¢ok daha yogun ve sahici bir
manevi hayat yasamak gerekir.
Allah’a suikiir, asgari diizeyde
bu hayat1 yasiyoruz belki ama
azami manada bir derinligimiz
yok. Nerede kald: Gavs-1 azam,
kutub, gavs-1 sakaleyn gibi
yiiksek manevi mertebeler...
boyle iddialar1 dile getirirken en
azindan insanin haddini bilmesi
gerekir. Miitevazi olant Rahman
yluceltecektir. Biz bu yolun
kitmiriyiz. Belki o zaman lituf
bize ulasir. Ortagagda bile bu
kadar ¢ok “gavs” yoktu. Bugiin
ise tasavvufu derinliginden
koparip bir yiizeysellik i¢cinde
degerlendirenler ¢ok. Bunlar
daha ¢ok tasavvuf sosyolojisi



Dosenmis bir tren hatti vardir; bu hattin nereden kalkip
nereye varacagi bellidir. Eger bir vagon bu raydan ¢ikmuissa,
yapmaniz gereken sey oldukca basittir: Vagonu tekrar rayin

tstliine oturtmak. Rayla bulustugu anda zaten kendi giizergahina
kavusur. Fakat eger vagon raydan ¢ikmis ve orada birakilmigsa,
isterse modern diinyanin en ileri teknolojileriyle donatilmus,
altin kaplama, klimali, nefis ve harika bir vagon olsun, o rayda
ilerlemedigi siirece yalnizca yerinde sayar; hatta devrilme

yapiyorlar. Tasavvufu,
kavanozun disin1 yalayarak
anlatryorlar.

Gunimiizde “tasavvuf”
kelimesini ¢ok¢a kullanan
yapilar var ama bir¢ogu tarikat
hiiviyeti tasimiyor. Ciinki “Hak
sohbeti” yok. Seyr u siiliik yok.
Ismini anmak istemem ama
bazi cemaatler var ki, toplum
onlar1 tarskat zannediyor. Oysa
tarikat, seyr u siilik demektir,
hak sohbetidir. O yol, insan
ayaga kaldirir. Elbette bu yapilar
kotiidiir diyemem. Kendilerine
tarikat diyor olabilirler ama
aslinda cemaatlerdir. Clinkii
tarikat olmak zordur, miirsid
olmak daha da zordur. Ancak bu
yapilarin varligina da bitiiniiyle
karst ¢itkmak dogru degil.
Fakirlere ¢orba dagitiyorlar,
ogrencilere burs sagliyorlar,
tasavvuf kitaplar1 okuyorlar.
Allah razi olsun. Bu y6nleriyle

ithtimali bile vardir.

degerlidirler. Fakat beni sahsen
cezbetmez. Eger bir yapiya

dahil olacaksam, yaynevi sayis,
dergi bollugu, medya giicii ya da
siyasal-etkinlik diizeyi benim icin
olcut degildir. Birilerinin ilgisini
cekebilir elbette. Allah miibarek
etsin. Benim i¢in asil 6l¢ii, orada
hak sohbeti olup olmadigidr.
Hak keldminin bulunmadig bir
yerde bulunmak istemem. Allah’a
sukiir gecim derdim yok. Maddi
bir beklenti iginde degilim.
Ancak biri ¢ikip da bana Yar'dan,
kaynaktan bir haber getirirse;
iste ben onun kulu olurum, gider
kapisinda da yatarim.

-Hocam sorumuza geri

doénersek, cok-katmanlilig:
kesfetmenin bugiinkii

yontemi nasil olacak?
Cok katmanlilik, zaten ilahi

ve evrensel bir prensip oldugu

211

i¢in, bu prensibe uygun bir
yontem insa ettiginizde
aslinda yeni bir sey icat etmis
olmazsiniz; yalnizca var olan
yeniden insa etmis olursunuz.
Bu anlamda “tradisyonalist
ekole mensubum” derken
kastettigim de budur. Zira
tradisyon dedigimiz sey zaten
kendiliginden devam eden bir
cizgidir. Siz ondan uzaklagmig
olabilirsiniz; fakat yapilmas:
gereken sey, tekrar o ¢izgiye
oturmaktur.

Bunu bir benzetmeyle
aciklayabiliriz: Dosenmis

bir tren hatt1 vardir; bu
hattin nereden kalkip nereye
varacagi bellidir. Eger bir
vagon bu raydan ¢ikmussa,
yapmaniz gereken sey oldukc¢a
basittir: Vagonu tekrar rayin
ustiine oturtmak. Rayla
bulustugu anda zaten kendi
glizergahina kavusur. Fakat



eger vagon raydan ¢ikmis ve
orada brrakilmissa, isterse
modern diinyanin en ileri
teknolojileriyle donatilmus,
altin kaplama, klimali, nefis ve
harika bir vagon olsun, o rayda
ilerlemedigi siirece yalnizca
yerinde sayar; hatta devrilme
ihtimali bile vardir. Modern
insanin durumu da iste bu
raydan ¢ikmis vagon gibidir.
Ya da bagka bir benzetmeyle,

diimeni kirilmus bir yelkenli gibi:

Atlas Okyanusu’nun ortasinda,
riizgar nereden eserse o yone
stiritklenen, rotasiz bir gemi.
Tesadiiflerle belki bir kiyiya
ulagabilir ama nereye gittigi
belli degildir. Oysa tradisyon
boyle degildir. Tradisyonun bir
rotast, bir destinasyonu, bir
kalkis ve bir varis noktasi vardir.
Vagonun nasil isletilecegi, nasil
sevk edilecegi bellidir. Oniine
bir lokomotif kenetlenecektir;
bu lokomotif bir rehberdir.

Bu baglamda, modern insanin
arayist ya da kurtulusu ancak
gelenege dontisle miimkiindir.

Burada sunun altini ¢izmek
gerekir: Gelenege doniis
tarihsel veya nostaljik bir geriye
donis degildir. “Bu selefilik
degil mi?” sorusu da burada
anlamunu yitirir. Ciinki bizim
kastettigimiz zaman i¢inde
geriye gitmek degildir. Zira
Herakleitos’a atfedilen ve
evrensel bir anlam tagtyan o
meshur s6zii hatirlayalim: “Ayni

nehirde iki kere yikanamazsin.”
O nehir akip gitmistir, ancak
suya tekrar girmek miimkiindiir;
yalniz bu kez girdigin su, artik
o eski su degildir. Tarih akip
gitmistir; fakat degerler sistemi
degismez. Yapilmasi gereken sey,
o evrensel degerler sistemine
tekrar referans vermektir.
Selefilikten farkimiz da budur:
Selefi anlay1s zamani olarak
geriye donmeyi, hatta giyim-
kusam ve techizat diizeyinde
de ge¢misi ihya etmeyi 6nerir.
Oysa biz, Ortagag deger
sistemine atifla bu degerlerin
ruhunu giiniimiizde ve gelecekte
yasayabilecegimizi savunuruz.
Elbette ki sekiller, araglar ve
goruniimler degisebilir. Mesela,
Peygamber Efendimiz’in ya

da biiyiik ariflerin s6zlerinde
dénemlerine 6zgii uyarilar
vardir. Ibnir'l-Arabi'nin
“Miimkiinse deniz yolunu
kullanma, kara yolunu tercih
et” demesi gibi. O donemde
ucak yoktu. Dolayisiyla bu
sozii esas alarak bugiin “o

hélde hepimiz deveyle seyahat
edelim” diyemeyiz. Burada asil
olan ilke ve ruhtur. Prensibi
almak ve onu giiniimiiz
baglaminda uygulamaktur.
Ornegin “Hirsizlik yapma!”
ilkesi Ortagag’in temel evrensel
degerlerinden biridir. Ancak
bugiin 6yle bir noktaya gelindi
ki, baz1 ¢alismalar “hirsizlik
zekay gelistirir” tiriinden

212

absiirt tezler ortaya koyabiliyor.
Hirsiz, duvara tirmanur, fit

olur, beyni ¢alisir vs. gibi s6zde
rasyonellestirmelerle hirsizlik
megsrulastirilabilir. Oysa bu,
evrensel degerlerden sapmadir,
tradisyondan kopustur.

Bugiin geldigimiz noktada,
ahlaki kavramlarmn i¢i
bosaltiliyor. Artik kimi seyleri
acikca dillendirmek neredeyse
imkansiz hale geldi. LGBT,
escinsellik gibi konular, batili
hak elbisesiyle sunmanin giincel
ornekleri. Kur’an'da da uyaridig:
gibi: “Kiyamete yakin hak batil,
batil hak elbisesiyle sunulacak.
Ayak bas, bas ayak olacak.”
Gergek hakikat farkli kisvelerle
perdelenmis olacak. Faiz bagka
bir adla megrulastirilacak,
cinsiyet rolleri ildhi diizene
aykur1 sekilde degistirilecek.
Mesela kizim, Ingiltere’de
psikoloji alaninda yiiksek

lisans yapti, yeni mezun oldu.
Orada danisanlariyla kurdugu
iligkilerde yasadig1 zorluklart
annesiyle daha ¢ok, benimle

ise kismen paylasabiliyor.
Anlattigina gore danisanlar
arasinda iki erkek “esim” diye
birbirini tanitiyor, bebek
arabasiyla geliyorlar ve “bu da
bizim ¢ocugumuz” diyorlar.

Bir tanesi “esim artik bana ilgi
gostermiyor, depresyondayim”
diye bagvuruyor. Ve karsisina
bagortiilii bir terapist olarak
kizim ¢ikiyor. Ne diyebilir? Bir



sey demesi sug sayilabilir. Buna
¢oziim tretmesi bekleniyor ama
igten ige yaniyor.

Bazi sapkinliklar
normallestiriliyor, bu en
tehlikelisi. Tipk: Yahudilikte
oldugu gibi: Hahamlar
kelimelerle oynadi, tohumlarla
oynads, yaratilisin diizenini
bozdu. Bugiin biz de ayn1
noktadayiz. Peki nasil geri
donecegiz? Eger hala “ata
tohumu”nu muhafaza ediyorsan,
yeniden Canakkale domatesi
yetistirebilirsin. Ziraatte bile
bugiin sekiiler zihin, ata tohumu
pesinde. “Yenilik” ad: altinda
gelen seylere giivenmeyip,
“atadan-dededen kalani”
artyorlar. Gida, tarim, inang,
ahlak... her alanda ayni sey
gecerli. Bir giin insanlar su
noktaya gelecek: “Atam, dedem,
ninem neye inaniyorsa, onu
getirin bana.” Belki biz bunu
goriiriiz, belki goremeyiz. Ama
bu yiizyil, mevcut aklin kesilip
atildig1 bir ytizyil olacak.

-Hocam bazi teklifler var
mesela, duyuyorsunuzdur
sizde. Tasavvufta da
revizyona gidilmesi
gerektigi gibi. Tasavvufta
karsimiza ¢ikan gesitli
sorunlar dolayisiyla,
ozellikle tarikat
uygulamalarinda karsimiza
cikan hususlar dolayisiyla

onlar iste bazen akademiden
de gelebiliyor. Hatta kendi
akademik camiamizda

da duyabiliyoruz. Revize
etmeliyiz, séyle etmeliyiz,
bdyle etmeliyiz gibi teklifler
zuhur ediyor. Bu teklifleri
nasil degerlendirmeliyiz?
Biz hakikaten ata tohumuna
sahip miyiz? Bizden baska
sahip olanlar da var mui1?

Burada dikkat edilmesi
gereken en temel mesele,
6nceki metinde de sorunun
sonuna dogru isaret ettigim
gibi, “ata tohumuna sahip olup
olmadigimiz”dir. Eger bu ata
tohumu elinizdeyse, yani 6z,
saf ve bozulmamus geleneksel
hakikatle iliskiniz kopmamigsa;
o zaman uygulamalarda,
tesrifatta, ritiiellerde baz1
tashihler, ilaveler ya da
¢ikarmalar yapilabilir. Ancak
bu degisiklikler gelisi giizel,
keyfi ve bireysel bir yorumla
degil; manevi bir isaretle ve
irsad makamuina sahip bir zitin
nezaretiyle ger¢eklesmelidir.

Yani kisi “Ben boyle uygun
gordim” diyerek bir gelenegi
degistiremez. Bu, ehliyetsiz
miidahale olur. Fakat isaretle,
batini bir sezgiyle, ilham
yahut isaret edilmis bir hal
ile baz1 uygulamalar yeniden
diizenlenebilir. Buna dair
gelenek i¢inde 6rnekler
mevcuttur. Nitekim boyle

213

durumlarda, irsad makaminda
bulunanlar s6yle beyan ederler:
“Daha evvel soyle zikrederdik,
simdi o kismi1 yapmuyoruz;
bana boyle bildirildi, artik soyle
yapiyoruz.” Bu, gelenek icinde
yer alan canlilik ve hikmettir;
sekle degil, ruha bagli bir
sadakatin tezahiiridiir. Ozii
koruyarak teferruatta tashih
yapabilme esnekligi, gelenegin
o6lmedigini, bilakis yasayan bir



varlik gibi nefes alip verdigini
gosterir.

- Diyelim ki bir kisi ¢ikip
tasavvuf yolunun temel
unsurlarindan birini
—mesela “rabita”y1—
kaldirdigini, artik bunun
olmayacagin sdyliiyor. Bu
konuda ne deriz?

Oncelikle su ayrimi net sekilde
ortaya koymak gerekir: Rabita
gibi unsurlar, tasavvufun
maksatlari degil, vesileleridir.
Araclardir. Ama siradan araglar
da degildir; kuvvetli araclardur.
Mesela rabita, sohbet, hatme,
halvet, zikir meclisi, miirikabe
gibi unsurlarin her biri, seyr u
stiliakun farkli istasyonlarinda
ruhu tekidmiile sevk eden
vasitalardir. Ancak bir kisi
kalkip da bu araglardan birini
kokten inkar eder, “bu artik
yoktur, tamamen kaldirilmistir,
yanlistir” derse — hele bunu
bir “devrim” edasiyla yaparsa
— burada mesele tashih degil,
tahrib olur. Bu artik bir “islah”
degil, bir “kopus”tur. Bu,
gelenegi tashih degil, devirmek
olur.

Kusadali Ibrahim Efendi

gibi zatlarin, kendi
zamanlarinda bazi zikir
sekillerini degistirmeleri

veya uygulamalarda tashihler
yapmalar1 olmus olabilir; fakat
bunlar daima batini isaret,

irfani kesif cercevesinde
yapilmustir. Higbiri “Ben bu yolu
kokten yeniden kuruyorum”
dememistir. Ciinkii bunu diyen,
kendi nefsini yolun 6niine
koymus olur.

Bir kez daha vurgulamak
gerekir: Tasavvuf yollarinda
esas olan, maksatlardir: arinma,
teslimiyet, seyr u siilik, vuslat...
Bunlara hizmet eden yontemler
zamanla bazi niianslarla
degisebilir, ancak bu degisim
ya da sadelesme asla keyfi bir
devrim seklinde olamaz. Hele
bir kisi ¢ikip “bu artik yok”
dediginde, hele hele “sirktir”
gibi ifadelerle geleneksel
uygulamay1 tahkir ettiginde, bu
bizzat yolun ruhunu zedelemek
olur. Boyle bir tavir, o yolu
bozmak, hatti baska bir seye
doniistiirmek anlamina gelir.

Velhasil; degisim dedigimiz sey,
eger isaretle, yetkiyle, adabryla
olursa o tashihtir, reform degil.
Ama “artik bu yok, bu iptal”
gibi séylemlerle gelen kokli
miidahaleler devrimdir — ve
devrimler ¢ogu zaman devirir. O
kisi de, eger haddini bilmeden
konusmussa, o isin tokadin1 yer.

-Bugiine kadar bu
uygulamamuz yanlist dese...

Bu, ¢ok dikkat edilmesi gereken
konulardir. Yontemlerimizden
biri olarak, biiyiiklerimiz bu

214

yolu uzun zamandur tatbik
etmiglerdir. Mesela, daha somut
bir 6rnek vereyim; Halvetiyye-
yi Ussékiye’nin piri Buharalt
Seyyid Hasan Hiisameddin
el-Ussaki, himmeti daim

olsun. 1k dénem Ussakiler
devrana kalkmazlar, kiyama
kalkmazlards; nisf kiyam zikri
yaparlardr. En eski metinlerde
boyle gecer. Giindizleri orug
tutar, geceleri namaz kilarlardi.
Zikirlerinde enstriiman
kullanilmaz, kutidi zikrederlerdi.
Ancak Piri salis Abdullah
Salahaddin Usséki ile beraber
devrana kalkilmaya baglanmistur.
Ussakiligin ilk doneminde
olmayan bir seyi kendisi ictihad
ederek uygulamistir. Bu durum
biitiin tarikatlarda goriilebilir.
Bugiin Cerrahi zikri denilen
zikir eklektiktir. Ancak bunu
yapacak olan pir makamindaki
kisidir ve ona isaretle bildirilir.
Esmalarda da ilaveler ictihadla
olmugstur. Bazilar1 daha fazla
eklemistir, bazilart ise bunu
tekrar sinirlamigtir. Dervisanin
terbiyesinde bu tiir yontemler
uygulanur.

Naksilik 6rneginde,
Naksiyye’nin Miiceddidiyye
kolu 21 derstir. Su anda bunu
siirdiiren azdur. Tlk ders 5000
kelime-i tevhidle baslar, sonraki
derslerde kelime-i tevhid sayist
artar ve murakabe dersleri

de eklenir. Giinde 3.5-4 saat
ayirmak gerekir, miimkiinse



gece yapilmalidir. Ancak
herkesin giindelik hayatinda
buna uygun bir program
yapmak kolay degildir. Mehmed
Zihid Kotku Hazretleri de
Naksi Miiceddidi olarak rabita
uygulamasina daha ¢ok 6nem
vermistir. O da mintesiplerinin
terbiyesini bu yontemle
stirdiirmistiir. Mahmud

Efendi ise tenzilat kabul
etmeyen bir yaklagima sahipti.
Ogrencilerinin tam anlamiyla
dervis olmalarini isterdi.

Bazi uygulamalarda, belirli
isaretler alindiginda degisiklikler
yapilabilir. Ancak genel olarak,
tarikatlarin temel doktrinleri
korunmalidir. Giiniimiizde
tarikatlarin yapisinda bazi
degisiklikler ve karigikliklar
yagsanmakla birlikte, bunun
farkinda olmak 6nemlidir.
Tasavvuf yolu kolay bir yol
degildir. Insanlarin ilerledikce
cesitli manevi halleri ve
imtihanlari olabilir. Bu

siirecte sabir, tevazu ve dogru
rehberlik ¢cok 6nemlidir.

Ilim, hikmet ve terbiyede
hassasiyet gosterilmelidir.
Yanlis yonlendirmeler ve agir
yiiklenmelerden kaginilmalidir.
Insanlik, evrensel ve ilahi
diisiince gelenegine zamanla
yeniden donecektir. Eger bu
olmazsa, bu durum insanlik i¢in
bir kirilma noktasi olusturabilir.
Guntimiizde referanslar
kopmus gibi goriinse de,

hakiki yol gostericiler ve dogru
yontemlerle bu kopukluklar
giderilebilir. Allah Teala’nin
takdiriyle diinya sahnesi
kapanmadan 6nce bu miimkiin
olacaktir.

-Son soru: Akademideki
tasavvuf calismalarini nasil
degerlendiriyorsunuz?

Ulkemizin yasadig: enteresan bir
paradokstur bu. Bildiginiz tizere,
diinyada t¢ iilkede tasavvufi
taaliyetler kanunla yasaktir

ve bu ticii de Islam tilkesidir.
Hatta Israil'de bile boyle

bir yasak bulunmamaktadir.
Birincisi Suudi Arabistan’dir;
Vahhabilik nedeniyle yasaktir.
Ancak Suudi Arabistan'da hélen
sufiler mevcuttur. Kanunen
tekke agmak veya faaliyet
yiriitmek yasaktir. Tkincisi

ise komsumuz Iran’dir. Orada
da kanunen yasaktir fakat
kanun dig1 olarak tarikatlar
vardir. Hem Siinni hem Sii
tarikatlar bulunmaktadir.
Tarikat mensuplarini
tantyorum; mollalar arasinda
bile tarikat mensuplar: vardir.
Ozellikle Zehebiyye tarikati,
Humeyni’nin bagli oldugu
tarikattir ve o da ehl-i tariktir.
Fakat kanunen yasaktir. Onlarin
gerekgesi ise Sia'da, bildiginiz
gibi, imama baglilik ve imama
bey’at anlayisinin bulunmasidir.
Siz bir imama baglandiginizda

215

seyhe baglanamazsiniz.
Ortada iki imdm olamaz;
hangisine baglanacaksiniz?
Dolayistyla “birisi benim
seyhim, digeri benim imamim”
diyemezsiniz. Imam denilen
kisi, sizin spiritiiel ve manevi
ihtiyaglarmnizi kargilayan bir tiir
mursitlik yapan kisidir zaten.
Ancak Sia'da bunun diginda
baska bir miirside ihtiya¢
olmadig; anlayis: vardir.

Ulkemize geldigimizde ise,
Cumbhuriyet devrimlerinin
etkisiyle 30 Kasim 1925te
¢ikarilan 677 sayili Tekaya

ve Zevayd'nin Seddi’ne dair
kanun bulunmaktadir; bu

yil kanunun tam 100. yilidir,
Kasim ayina az kalmistir. Ne
yazik ki kimse bunu giindeme
getirmemektedir. Bu kanun ne
demektir? Toplant1 yapilmasinin
engellenmesi demektir; bu, anti-
demokratik bir uygulamadir,
insan haklarina aykiridir,
dusiince 6zgurligine aykiridur,
din 6zgurlugiine aykiridir.
Ornegin Alevi kardeslerimiz bu
konuda ¢ok giizel kazanimlar
elde etmislerdir. Artik dergah
acabilmektedirler. Alevi-Bektasi
konfederasyonlarimiz vardir,
ingallah daha da artacaktir.
Ancak mesela bir Stinni
kardesimiz “Diplomam var,
Halvetiyim, Kadirlyim, Kadiri
dergahimi agmak istiyorum”
dese, resmi ve onayl olarak
dergah agmasi yasaktir. Bu



antidemokratik bir durumdur;
biitiin dergahlar ya tamamen
kapali olmali ya da hepsi acik
olmalidur.

Bunun yaninda séyledigim
paradoksa da gelecegim.
Diinyada sadece bir iilke

vardir ki akademide tasavvuf
diye mistakil bir anabilim

dali bulunmaktadir. Diinyada
hicbir tiniversitede tasavvuf
anabilim dali yoktur. Tasavvuf
calismalari vardir fakat

bunlar genellikle Tslami
Aragtirmalar, Din Bilimleri
veya Ortadogu Calismalar1 gibi
bolimlerin altindadir. Birisi
“Ben tasavvuf konusunda su
konuyu ¢alisacagim” der ve
hocasi izin verirse ¢alisabilir
ama miistakil bir departman
bulunmamaktadir. Islam
diinyasinda da béyle bir
anabilim dalt mevcut degildir.
Islam diinyasinda genellikle
seriat fakilteleri bulunmaktadir.
Fikih, Arapga gibi dersler
okutulur. Hele Selefiligin hakim
oldugu yerlerde akaid dersleri
okutulur ve akéid disinda bagka
bir ders pek bulunmamaktadir.
Ancak tasavvuf anabilim dalt
yalnizca ve yalnizca Tirkiye'de
vardir.

Ben asistanliga basladigim
zaman boyle bir bilim dali
yoktu. Dolayistyla benim
ilk girisim Islam Felsefesi
asistanligrydi. Ama tasavvuf

calisan Islam Felsefesi asistani
Islam Felsefesi anabilim
dalindaydi. O zaman Islam
Felsefesi ve Kelam diye

iki anabilim dali vard:.
Yanilmiyorsam 1993’te miistakil
bir anabilim dalt oldu. Bu ¢cok
glizel bir seydir, her seyden
evvel bunun kurulusunu

ben destekliyorum. Ancak
bunun i¢inin doldurulmast,
nasil doldurulacagi noktasina
gelecegiz.

Bir de tlkemizde ¢ok fazla
ilahiyat fakiltesi agildi. Her
sehre ilahiyat fakiltesi acilinca
kalite diistii. Eskiden ilahiyat
belli basl sehirlerdeydi. O
ilahiyat ilimleri biraz ayaga
distii. Bunun yaninda o
ilahiyat fakiiltelerinde tasavvuf
bolimlerinde, ayn1 zamanda
eger yiiksek lisans ve doktora
dersleri de agiliyorsa, hatastyla-
savibiyla, on taneden diyelim
ki bes tanesini ¢Ope atalim ama
bes tane de iyi tez yapilmaya
baslandi. Yani YOK sitesine
girin, tasavvuf ad1 altinda
yapilan tezlerde ya Osmanlica
bir metin, bir metin, ya Arapga
bir metin tahkiki yapilmak
suretiyle akademik diinyaya ya
Farsca kazandiridmigstir. Bunlar
cok giizel katkilardir. Bunlart
inkar edemem, yani bunlar
guizel katkilardir. Mitkemmel
olmayabilir, ¢ok stkintili tezleri
de goriiyoruz.

216

Bunlar aslinda tasavvufi diisiince
icin malzeme alanlaridir.

Burada ayrim su: bazz arkadagslar
tasavvuf anabilim dalin: tekke
faaliyeti ile karugtireyoriar. Orast
tekke degil, orast akademidir.
Orada tasavvufun zahiri yapilir,
tasavvufun tarihi yapilir. Giizel
ama hani hocasina gore de
degisir, yani ehl-i melimet
biliyorsunuz bir kahvehane
kosesini de tekke gibi
kullanabilir, medrese kosesini de
tekke gibi kullanabilir. Caminin
imamui bir Meldmi imimsa,
onun camisi tekkesi haline
gelebilir. Eger iiniversite hocasi
ise, dersi de bir tiir manevi

ders haline gelebilir. Onu 6yle
formatlamaz ama kendiliginden
oyle olur. Onu kullantyorsa
birileri onun tizerinden megafon
olarak kullantyorsa, mesajint
iletirler. Ogrenciler icerisinde
de kalbinde birazcik 6yle ilgiler
olan varsa, onlar yakalarlar,
yakalayacagimnit. O calisma sekli
dogal bir ¢alisma seklidir.

Netice olarak mitkemmel
olmasa da akademide bu kadar
fazla tez tiretilmesi, topladigin
zaman yilda, saymadim
istatistigini ¢ikarmadim ama,
diyelim ki on tane tasavvuftan
tez yapilmus olsa yilda, elli

tane de yiiksek lisans yapilmus
olsa, sonra da bunlar belirli
yayn evlerinde yaymlaniyor
olsa ¢ok giizel bir faaliyettir.
Allah razi1 olsun. Senin yaptigin



terctimeler vs. bu birinci
merhale. Bundan sonra biz

bu metinlere ihtiyacimiz var.
Ama ondan sonra o metinleri
okuyup hazmedip ikinci dénem
dedigimiz onun serh edilmesi,
aciklanmasi donemi gelir. Ama
aciklamanin olabilmesi i¢in
6nce metinlerin ortaya ¢ikmasi
lazim. Ondan dolay1 klasik
metinlerimizi ortaya koyan ister
telif, ister terciime, ister tahkik
calismalarina ihtiyacimiz var.

Bu konuda da ¢ok giizel
metinler ¢ikt1 ortaya. Bir
Kostendilli Silleyman $eyhi
Efendi’nin metinleri, ki bir
Naksi seyhidir mesela, en az
yedi sekiz tane tez yapildi.
Ama maalesef yayin diinyas,
mesela ben sahsen devlet
olsam bir Kostendilli serisi
yaparim. Sag olsun Mustafa
Tatci, kendi Halveti mesayihinin
divanlarimni nesrediyor, Tirk
dili ve edebiyat1 akademisyeni
olmast hasebiyle. Metinleri
guizel nesrediyor. Bizim o
metinlere ihtiyacimiz var.

O metinleri sen alacaksin,
ondan sonra onun tizerinden
yorumlarini gelistireceksin.
Sahsen mesela bu konuda uzun
yillara dayalt bir sikayetimi bir
kere daha dile getireyim. Ta
Safer Efendi'den beri s6ylerim.
Allah razi olsun Cerrahi Tekkesi
tekkeler kapatildiktan sonra
hala Istanbul nes’esini -hem
mausikisini, hem icra ustllerini

koruyan, muhafaza eden bir
yap1. Clinki diger tekkeler
tagraya ka¢muslardir, Anadolu’ya
ka¢muiglardir. Bazi ustllerini,
adablarini unutmuglardir. Allah
onlardan da razi olsun ama daha
boyle hafizay1 kaybetmislerdir.
Kayit tutant kalmamustir. O
manada Fahreddin Efendi'den
baglayan bir sey bu, derler ki
makarali teybi ald1 tek tek,
tekkeler kapatildig esnada
Kadiri ise Kadiri, Naksi ise
Naksi, hepsinin usullerini
kaydetti. Bunlar ¢ok giizel
seyler. Bugiin Cerrahi
Tekkesi’nin arsivi o manada
cok zengin ama nedense, iimid
ederim ki ingallah bundan sonra
olur, diyeyim dua edeyim, o
malzemeyi Gyle akademik bir
dille gerek musikisini gerek
diger konularda olsun ¢ok giizel
ilmi nesirler yapmaya miisait
ama bunu yapmuyor, bunu
yerine getirmiyorlar. Orada bir
sitemim var.

Sonug olarak, tasavvuf
akademisi alaninda gelinen
bu noktay1 hem olumlu hem
elestirel bir perspektifle
degerlendirmek gerekir.
Kurumsallagsmanin ve bilim
dali olarak miistakil tasavvuf
anabilim dalinin kurulmasinin
6nemi biiyiiktiir; ancak bu
altyapinin iceriginin titizlikle
ve derinlemesine doldurulmasi
elzemdir. Artan tez sayisi

ve yapilan metin ¢alismalari

217

umut vericidir, fakat bunlarin
niteligi ve akademik 6zenle
islenmesi hususunda daha
dikkatli olunmalidir. Ayrica,
tasavvufun tarihi, kiiltiirel

ve entelektiiel boyutlarinin
akademik ciddiyetle korunup
gelistirilmesi, geleneksel
kaynaklarin akademik
yontemlerle saglikl sekilde

glin yiiziine ¢ikarimasiyla
miimkiin olacaktir. Bu agidan
bakildiginda, tasavvufun bilimsel
diizeyde ilerlemesi, ancak alanin
sistematik ve disiplinlerarasi
yaklagimla ele alinmasiyla
saglanabilir. Boylece hem sahih
tasavvufi miras korunur hem

de ¢agdas ilim diinyasinda hak
ettigi yeri alir.

- Kiymetli hocam
tasavvufun diinii, bugiinii
ve yarmna dair 6nemli
ve ufuk acici bilgiler
verdiniz. Degerli goriis ve
paylasimlarimz icin cok
tesekkiir ederiz.






