
205

MAHMUD EROL KILIÇ İLE
ŞEMSÎ HİKMETİN İZİNDE TASAVVUF, 
İNSAN VE ZAMAN ÜZERİNE

MUHAMMED BEDİRHAN-EMRE KABLAN

“Tasavvuf olmasaydı ben ne 
olurdum bilmiyorum.”
Bazı isimler vardır ki, tarihsel bir 
kişilik olmaktan çıkıp zamanüstü 
bir sese dönüşür. Kuşkusuz, Tebrizli 
Şems böyle bir sestir. Onun sözleri 
yalnızca Mevlânâ’nın yüreğini 
tutuşturmakla kalmamış, Mevlânâ 
aracılığıyla irfan geleneğinin 
karanlıkta kalmış kıvrımlarını da 
kendi nuruyla aydınlatmıştır. Şems, 
her çağda anlaşılması güç ama 
hissedilmesi kolay olan “yananların 
lisanı”dır. Ve belki de bugünün insanı 
için en çok ihtiyaç duyulan şey, 
hakikatin ateşiyle yanmış âriflerin 
dilinden çıkan sözleri yeniden 
işitmektir.
Elinizdeki bu söyleşi, kadim 
âriflerin sesinin çağdaş bir 
yankısı sayılabilecek bir isimle 
gerçekleştirildi: Prof. Dr. Mahmud 
Erol Kılıç. Onu yalnızca bir 
akademisyen olarak tanımlamak 

eksik olur. O, geleneği güncelin 
diliyle konuşan; tasavvufu 
kavramların ötesine taşıyarak, 
irfanın bugünkü karşılıklarını 
arayan bir yolcudur. Şems, Mevlânâ 
ve Şeyh-i Ekber İbnü’l-Arabî gibi 
büyük âriflerin mirasını yalnızca 
kitaplarda değil, bir hâl dili olarak 
yaşayan ve yaşatmaya çalışan bir 
irfan ehlidir.
Bu söyleşide Mahmud Erol Kılıç 
ile sadece tasavvuf geleneğinin 
mahiyeti üzerine değil; aynı 
zamanda modernliğin, yapay 
zekânın, akademik dünyanın ve 
gelenekle kurulan ilişkinin kırılma 
noktaları üzerine de konuştuk. 
Şems’in Mevlânâ ile mülâkâtı nasıl 
Mevlânâ’yı bir kıvama erdirdiyse, 
Mahmud Erol Kılıç’ın günümüzde 
“tasavvuf sosyolojisi”ne ve “yolcuya 
rehber olamayan yapılar”a yönelik 
değerlendirmeleri de bu geleneğin 
gelecekte diri kalmasına katkı sunan 
bir irşad sesi hüviyetindedir.

Kıymetli hocam, tasavvuf 
sizin için genel olarak 
ne ifade ediyor? Bugün 
tasavvufa ihtiyaç var mıdır? 
Varsa neden ihtiyaç vardır?
Birinci sorunuz şahsî bir 
soru, yani benimle ilgili. Bu 
biraz kişisel eğilimlerle ilgili 
bir meseledir. Her bireyin 
estetik, mekân ve mûsikî zevki 
farklıdır. Din veya hayat felsefesi 

(Röportaj)



206

dediğimiz kavramlar da belirli 
modeller ve açıklama sistemleri 
üzerinden ifade edilir. Bağlı 
olduğumuz aziz dinimizin, 
İslâm’ın peygamberi bellidir: 
Hz. Muhammed Mustafa (s.a.s.) 
Efendimiz. O’nun getirdiği 
emanet, Vedâ Haccı’nın 
ardından ümmete teslim 
edilmiştir. O teslimden itibaren 
bu din, önce ashâb, sonra tâbiîn, 
ardından tebe-i tâbiîn ve nihayet 
bugüne dek bu dine mensubiyet 
iddiasında bulunanlar tarafından 
açıklanmış, yorumlanmış ve 
her biri kendi derecesi, anlayışı 
ve idraki nispetinde bu büyük 
hazineden istifade etmiştir.

Bu hazine içerisinde, dünyanın 
zahirine dair meseleler 
bulunduğu gibi, insan hayatının 
maddî yönüyle ilgili alanlar da 
yer almaktadır. Bu alanlarla 
ilgilenenler daha çok hukuk 
gibi ilimleri geliştirmiş ve 
mezheplerin doğmasına 
zemin hazırlamışlardır. Ancak 
bu hazine içerisinde, felsefî 
anlamda “metafizik”, âriflerin 
ifadesiyle “mâneviyat” adını 
verdiğimiz konular da yer alır. 
Bu konular da ayrı bir damar 
olarak ele alınmış, geliştirilmiş 
ve şerh edilerek bugüne 
taşınmıştır. Her biri kendi 
içinde bir düşünce geleneği 
oluşturmuştur.

Eğer kalbî yönelişiniz 
ve ilgi alanınız daha çok 

mânevî meseleler üzerine 
yoğunlaşıyorsa, bu damarla bir 
yerde ister istemez yollarınız 
kesişir. Bu damara daha sonra 
“tasavvuf” adı verilmiştir. 
Ben kendimi bildim bileli bu 
yöne meyletmişimdir. İnsan 
hayatında zamanla birtakım 
değişimler olabilir; çocukluk, 
gençlik, orta yaş ve yaşlılık 
dönemlerinde farklılıklar 
yaşanabilir. Siyasi görüşler 
değişebilir, zevkler dönüşebilir. 
Ancak mânevî yönelimim sabit 
kalmıştır. Tasavvuf olmaksızın 
kendimi tanımlayamam. Bu, 
aşırı bir ifade gibi görünse 
de, tasavvuf olmasaydı ne 
olurdum, bilmiyorum. Dinî 
düşünce sistemimi, imanımı 
ve hayatımı büyük sûfîlerden 
ve onlardan okuyabildiklerime 
borçluyum. Okuduklarımdan 
ne ölçüde nasiplendim o ayrı 
bir konu; fakat düşünce çizgim, 
bütün zaafları ve doğrularıyla 
âriflerin geleneğine bağlıdır. Bu 
sebeple tasavvuf, benim dünya 
görüşümü teşkil eder.
Şunu da özellikle belirtmek 
gerekir ki, tasavvuf dinden 
bağımsız bir yapı değildir. 
Günümüzde bu kavram 
fazlasıyla kullanılıyor ki bu da 
beni rahatsız ediyor. Bunun 
sebebi modern dünyanın 
kavramsal parçalanmışlığıdır. 
Modern dönemde birçok 
farklı “İslâm” yorumu 
ortaya çıktığı için, kendi 

konumumuzu açıklayabilmek 
adına “Tasavvufî İslâm” gibi 
ifadeler kullanmak zorunda 
kalıyoruz. Oysa Osmanlı ve 
Selçuklu dönemlerinde böyle 
bir ayırıma gerek yoktu. İslâm 
denildiğinde zaten tasavvufî bir 
İslâm anlaşılırdı. Şeyhülislâmın, 
padişahın ve halkın zihnindeki 
din anlayışı, tasavvuf 
süzgecinden geçmiş bir İslâm’dı. 
Fakat günümüzde çeşitli İslâm 
yorumları, hatta baskın hâle 
gelen yorumlar sebebiyle, 
tasavvufa vurgu yapma ihtiyacı 
doğdu. Bu da bir tür yenilik 
sayılabilir; çünkü tasavvuf 
tasavvuf demekten neredeyse 
yorulduk. Eskiler sûfî kelimesini 
bile çok sık kullanmazlardı.
Durumu bir benzetmeyle 
açıklayacak olursak; çayı şekerli 
içiyorsanız şekeri içine atar, 
karıştırırsınız. Şeker görünmez 
ama tadından şekerli olduğu 
anlaşılır. Tasavvuf da böyledir; 
hayata karışan, gündelik 
hâlimizde fark edilen bir ruh 
hâlidir. Oturuşta, kalkışta, 
yemede, içmede, ibadette ve 
hatta siyasî tutumda kendini 
belli eder. Bugünse, bu hâli 
açıklamak zorunda kalıyoruz 
çünkü kavramlar yer değiştirdi. 
“İslâm” deyince karşıdakinin 
aklına farklı şeyler geliyor. 
“Sünnîyim” dediğinizde bile 
“el-Kâide” ile mi ilgilidir 
acaba diye soruluyor. Bu bir 
kavram kargaşasıdır. Modernite 



207

nasıl tüm kavramları altüst 
ettiyse, İslâm dünyasının zihnî 
bütünlüğünü de sarsmıştır. 
Sonuç olarak, ben Allah 
kabul etsin, tasavvufî yoruma 
meyleden bir araştırmacı 
kimliğine sahibim.

Modernite artık bitti, 
post modernite de bitti. 
Önümüzde yepyeni bir 
mesele duruyor. Yeni bir çağ 
açılıyor, dijital çağ. Yapay 
zekâdan bahsediyoruz 
artık. Bu çağda tasavvuf 
bize bir şey söyleyecek mi? 
Bu tarz mânevî disiplinlere 
ihtiyacımız olacak mı yoksa 
artık miâdını doldurmuş, 
müzede yerini almış 
bir kültür ögesine mi 
dönüşecek?

İnsandan ruhunu söküp 
almadığımız sürece, i̇nsanda 
ruh hala onda var olduğu sürece, 

bu ilim de, bu yoğurt yiyiş tarzı 
da, bu reviş de kıyamete kadar 
devam edecektir. Ta ki insan 
ruhunu teslim ettiğinde belki 
bırakmış olabiliriz. Dolayısıyla 
insan ruh maa’l-cesed olmaya 
devam ettiği sürece, ruhani 
bir ilim olduğu için tasavvufa 
ihtiyaç sürecektir. İsterse her 
türlü yapay zeka olsun, onun son 
versiyonları çıksın, bir gerçek 
değişmez. Yani Allah “Ben 
Adem’e, ben insana ruhumdan 
üfledim” diyor, “makineye 
üfledim” demiyor. Dolayısıyla 
makineler, makineleşme 
ileri gidebildiği kadar gitsin 
makine insanlaşamaz. 
Makineleşmek kümülatif 
bilimler açısından insanlığın 
hayrına da olabilir. Benim 
kanaatime göre makinelere 
öyle şeyler öğretilecek ki, bu 
öğrenmeyle birlikte mesela 
kümülatif dini ilimlerin de 
sonu gelecek. Ama tasavvufun, 
aşkın, aşk edebiyatının değil 

yani… Zira emanet insandadır, 
Hak insandan görülür, Hak 
insandan sürülür. Dolayısıyla 
bu devran insan üzerine inşa 
edilmiştir. Efrâd-ı âsumân, 
insanın etrafında döner. İnsan 
Hakk’ın zâhiri, Hakk insanın 
bâtınıdır. Ruhu olduğu sürece 
insana verilen bu emanet ondan 
sökülüp alınmadığı sürece 
bütün mekanik çalışmalar 
insana hizmet edebilir. Yalnız 
şeytani zeka sahipleri bu araçları 
kullanarak kaosa ve teşevvüşe 
sebebiyet verebilir en fazla. 
Yoksa insanın saltanatını, varlık 
âlemindeki imâmet ve hilâfet 
rütbesini elinden alamaz. Ama 
ne yapar? Kafasını karıştırabilir, 
yoluna engeller çıkarabilir 
eğer şeytanın eline geçerse bu 
cihaz. Eğer şeytanın, şeytani 
düşüncenin eline geçmezse, 
aslında ben bu tür çalışmaların, 
din sadece kümülatif ilimlerden 
ibarettir, diyenlerin sonunu 
getireceği kanaatindeyim. Ne 

Bağlı olduğumuz aziz dinimizin, İslâm’ın peygamberi bellidir: 
Hz. Muhammed Mustafa (s.a.s.) Efendimiz. O’nun getirdiği 

emanet, Vedâ Haccı’nın ardından ümmete teslim edilmiştir. O 
teslimden itibaren bu din, önce ashâb, sonra tâbiîn, ardından 

tebe-i tâbiîn ve nihayet bugüne dek bu dine mensubiyet 
iddiasında bulunanlar tarafından açıklanmış, yorumlanmış ve 
her biri kendi derecesi, anlayışı ve idraki nispetinde bu büyük 

hazineden istifade etmiştir.



208

gibi; mesela, siz bugün bütün 
tabakat kitaplarını, Ahmet’ten 
Mehmet’e, Mehmet’ten 
Hasan’a, Hasan’dan Ali’ye 
şeklindeki rivayet silsileleri ile 
beraber hadis kitaplarını vs. 
yüklediğiniz zaman, ki öyle 
bir çalışmanın da yapıldığını 
duyuyorum Bahreyn’de, bu 
şekilde bütün matbu-mahtut 
hadis rivayetlerini ve usul-i 
hadis metinlerini yüklediğiniz 
zaman İlahiyat fakültelerinde 
hadis branşının yapacağı bir 
iş kalacak mı bilmiyorum. 
Mesela makineye bir hadisi 
soracaksınız. Hemen size 
“revâhu Dârimî” ve “senedinde 
şunlar var”, “senedinde Ahmet 
diye bir isim var, falanca 
tabakata göre o sika değil, 
zayıf” şeklinde bilgileri verecek 
mesela. Şerhlerden diyelim ki, 
o hadise şerh getirmiş şarihler 
varsa “falanca şarih şöyle diyor 
bu hadis hakkında” diyecek, 
önünüze malzemeyi koyacak. 
Malzeme bilgisini sağlamada 
çok işe yarayacak makine. Sen 
bizden bir sonraki kuşaksın 
ama çok da sonraki de değilsin 
o yüzden sen de hatırlarsın. 
Mesela doktora, yüksek lisans 
çalışmaları yaparken biz bir 
hadis falan aradığımızda o 
zaman Concordance diye bir kitap 
vardı. Bizden önceki büyüklerde 
Concordance da yoktu. Sayfa sayfa 
arıyorlardı, sonra Concordance 
çıktı. Concordance’a bakar hale 

geldik. Ondan sonra bizim 
zamanımızda yeni yeni cdler 
çıkmaya başladı; Mektebetü’l-
hadîs falan filan diye. Orada 
bir hadisi arıyordunuz, hemen 
size bulup getiriyordu. Çok 
büyük kolaylık oluyordu bu. 
Şimdi onun da daha ilerlemiş bir 
versiyonu olarak yapay zekanın 
hadis ilmine girişini bekliyoruz 
diyelim.
-Daha tuhafı var hocam, 
belki duymuşsunuzdur. 
“Bütün ilk dönem 
metinlerini toplayıp yapay 
zekaya “İslam’ı yorumla” 
komutu verme girişiminden 
söz ediliyor. 
İşte tam da bu noktada, 
mezhep olarak oradan 
ayrıldığımı belirtmem gerekir. 
Tüm metinlerin yapay zekâya 
yüklenmesi faydalı olabilir, 
evet; fakat yorumlama faaliyeti 
beşerîdir, insanîdir. Ben yapay 
zekâyı “bana malzeme sağla, 
kaynak getir” komutuyla 
kullanırım; fakat “şunu yorumla” 
dendiğinde, kusura bakma, sen 
orada dur derim. Yorumu biz 
yaparız. Yeter ki bize malzemeyi 
ulaştırsın. İşte tam da bu 
ayrımda yollarımız farklılaşır. 
Ne yapacağını bilemeyen, 
yorum yapma yetisi olmayan 
kimseler için yapay zekâ bir 
tür kurtarıcı gibi görünebilir. 
Fakat Allah’a hamdolsun, biz 
tasavvuf mektebindeniz ve 

tasavvuf, özünde bir yorum 
mektebidir. Dolayısıyla yorum 
yapma kapasitesi, bu geleneğin 
tabii bir parçasıdır. Bizden 
önce de yapılmıştır, hem de 
en güzel şekliyle. Biz yorum 
yaparız demek haddimize 
düşmez; ancak diyebiliriz ki, 
büyük sûfîler zaten bu yorumları 
yapmışlardır. Belki zamanla bu 
yorumlar yapay zekâ tarafından 
da öğrenilir; hatta bir gün 
“sûfî bir yapay zekâ” dahi 
geliştirilebilir. Ancak bazı şeyler 
yine de onun erişemeyeceği 
derinliktedir.

Burada kümülatif derken 
kastettiğim şey, hacimsel ve 
matematiksel olarak büyük 
veri yığınlarına ulaşmadaki 
güçlüğü bu teknolojiyle 
aşabilme imkânıdır. İkinci 
olarak, bu mesele fıkıh ilmine 
de uygulanabilir. Tüm fetâvâ 
kitapları, farklı mezheplere 
ait fıkıh eserleri yapay zekâya 
yüklendiğinde, örneğin zekât 
vermek isteyen biri bir tuşa 
basarak İmam Mâlik’e göre 
şöyle, Ahmed b. Hanbel’e 
göre böyle diye yanıt alabilir. 
Zaten bu yönde çalışmalar 
mevcut. İran’ın Kum şehrinde 
bulunan Nur isimli bir enstitü, 
yıllardır bu tür dijital veritabanı 
çalışmaları yürütmektedir. 

Örneğin, “Siyer” başlıklı 
bir DVD’lerinde, tüm siyer 
kaynaklarını yüklemişler ve 



209

bunları yalnızca dijital olarak 
değil, arama yapılabilir şekilde 
sistemlemişlerdir. Böylece bir 
kavramı İbn Kesîr’de ya da 
başka bir kaynakta aramak için 
sayfa sayfa taramak gerekmez; 
arama komutu verildiğinde 
sistem o kavramın geçtiği tüm 
yerleri otomatik olarak getirir. 
Tefsir için de benzer bir sistem 
kurmuşlardır. Sünnî ve Şiî tefsir 
kaynaklarının tamamı dijital 
olarak bir araya getirilmiş ve 
herhangi bir kavram girildiğinde 
sistem, ilgili tüm bölümleri 
sıralamaktadır. Aynı durum 
fıkıh için de geçerlidir. Bütün 
fetvâ kitapları tarandığında, 
müftülerin işi büyük ölçüde 
kolaylaşacaktır. Artık sayfa sayfa 
taramaya gerek kalmayacak.
Astroloji gibi alanlarda da 
benzer bir durum vardır. Kadim 
astroloji oldukça zor bir ilimdir. 
Bir kişinin astrolojik haritasını 
klasik yöntemle çıkarmak bir 
haftayı bulabilir. Ancak bugün 
bazı bilgisayar programları 
bu işlemi saniyeler içinde 
yapabilmektedir. Bu programlar 
oldukça pahalıya satılır; 
astrologlar da bu programları 
kullandıklarını gizleyip, 
kendi hesaplamalarıymış gibi 
sunarlar. Doğum lokasyonu 
ve zamanı girildiğinde sistem 
kişinin astrolojik haritasını 
çıkarır; yorum da istenirse 
sistem yüz sayfalık analiz sunar. 
Bunu da danışana yüksek bir 

ücret karşılığında sunarlar. 
Oysa bütün süreci bilgisayar 
gerçekleştirmiştir. Eskiler 
bu hesapları kendi elleriyle 
yaparlardı. Bugün bu tür 
teknolojik imkânlar, söz konusu 
ilimlerin geleneksel usullerini 
işlevsiz hâle getirebilir. 
Ancak yorumlama meselesine 
gelince; hermenötik alanlar, 
özellikle de mânevî ilimler 
için bu yeterli olmaz. Tasavvuf 
gibi mânevî alanların da yazılı 
metinleri vardır ve bu teknoloji 
bu metinlere ulaşım açısından 
elbette fayda sağlayabilir. 
Örneğin bir kavramı Gazzâlî’nin 
İhyâ’sında, İbnü’l-Arabî’nin 
Fütûhât’ında ya da Fusûs 
ve onun şerhlerinde tek tek 
taramak yerine, sistemin bunu 
sizin adınıza yapması zaman 
kazandırabilir. Bu yönüyle 
kullanışlıdır. Fakat yorum 
meselesine gelince, mesele 
farklıdır. Yorum anı geldiğinde 
devreye kişinin maneviyatı 
girer; burada makinenin katkısı 
sınırlı kalır. Evet, sistem tüm 
malzemeyi önünüze koyar; 
ancak ilham, keşf, tecrübe ve 
manevî makam gibi unsurlar 
ancak insan üzerinden 
işlemektedir. Yorum, kişinin 
bulunduğu mânevî dereceye 
göre şekillenir. Bu noktada 
“maneviyat teknolojisi” devreye 
girer. Yani kişi, hangi manevî 
makamdaysa, yorumunu da o 
makamdan yapar.

-İnsanın çok katmanlılığı 
üzerine kurulu tasavvufun 
anlayışı. Tek katmandan 
ibaret değil, hatta 
tasavvufa göre sadece 
insan değil, bütün âlem 
çok katmanlı. Fakat biz bu 
çok katmanlılığı nasıl idrak 
edeceğiz? Bunun yöntemi 
nedir? Bu çok katmanlı 
yapımız, anladığım 
kadarıyla önümüzdeki 
yeni yüzyılda bizim en 
temel insanlık nüvemiz, 
cevherimiz olacak. Diğer 
geri kalan şeyler zaten ortak 
olduğumuz hususlar yani. 
Bunu nasıl keşfedeceğiz 
ve insana bunu nasıl 
öğreteceğiz?
Aziz kardeşim, tasavvufun dile 
getirdiği hakikatler ne zamana 
ne de mekâna bağlıdır; gelip 
geçici tespitler değildir. Bunlar, 
evrensel ve her daim geçerli 
prensiplerdir. İşte bu yüzden biz 
bu yaklaşımı “tradisyon” olarak 
adlandırıyoruz. Tasavvufun 
sözünü ettiği çok katmanlılık, 
aslında insan aklının ürettiği bir 
kurgu değil, ilâhî bir düzendir. 
Tasavvuf bu düzeni icat etmez; 
sadece onu tasvir eder, görünür 
kılar. Zaten bu düzen, ontolojik 
olarak mevcuttur. Cenâb-ı Allah, 
“Biz size ilmi derece derece 
verdik” buyurmaktadır. Yani bilgi 
tek blok hâlinde verilmemiş, 
merhale merhale, dereceli şekilde 
sunulmuştur. Bu da bize gösterir 



210

ki, ilimde derinleşme, yani dikey 
hareket esastır. Aşağıya doğru 
iniş, yukarıya doğru yükseliş 
mümkündür. İşte buna enfüsî 
yolculuk denir.
Bugün kozmologların, 
psikologların, fizikçilerin ve 
kuantum teorisyenlerinin -ki 
hepsi dindar olmak zorunda 
da değildir- geldiği nokta, 
tasavvufun kadimden beri 
söylediği bu çok katmanlı 
yapının bilimsel olarak da teyit 
edilmesidir. Modernite bu 
geleneksel dünya görüşünü yerle 
bir etmiş; her şeyi eşitlemeye 
kalkarak hiyerarşi ilkesini 
ortadan kaldırmıştır. “Eşitlik” 
adı altında aslında adaletsizliğin 
kaynağı olan bir düzene 
kapı aralanmıştır. Bugünkü 
kriz, insanların bu hakikati 
nasıl yeniden keşfedecekleri 
meselesidir. Ve kanaatimce, 
bu keşif çoktan başlamıştır: 
İnsanlık fabrika ayarlarına geri 
dönmektedir. Bu, ileride ortaya 
çıkacak yeni bir arayış değil, 
geleneğe bir rücu hareketidir. 
Mesela Fransa’da “Yeniden 
Ortaçağ” adlı bir düşünce 
akımı var. Alain de Benoist’nın 
öncülüğünde bu hareket, 
modern dönemin toptan 
terk edilmesini ve Ortaçağ 
değerler sistemine dönülmesini 
savunuyor. Ben de bu yaklaşımı 
kendi tarihimize, yani İslâm 
tarihine uyguladığımda benzer 
bir sonuca varıyorum. 

Elbette bu yüzyılda da 
değerli âlimler çıkmıştır, 
hem Türkiye’de hem de 
dışında. Sûfî yazarlar, meşâyih, 
entelektüeller mevcuttur. 
Ancak ben bu dönemde 
ortaya çıkan düşüncelerin 
çoğunlukla orijinal olmadığını, 
ikincil hatta üçüncül nitelikte 
olduğunu düşünüyorum. 
Bu çağda doktrinel bir inşa 
faaliyeti yürütülememektedir. 
İlham ve vahiy boyutu eksik 
olduğu için bugünkü düşünce, 
geçmişin büyüklerinin eserlerini 
aktarmaktan ibarettir. Yani 
İbnü’l-Arabî’den, Mevlânâ’dan 
ya da bir başka pirden nakiller 
yapılıyor; ancak özgün bir 
üretim söz konusu değil. Bu 
nedenle çağdaş düşüncenin 
temelinin sorunlu olduğunu 
ve 20. yüzyılın adeta 
kesilip atılması gerektiğini 
savunuyorum. 
Bu yaklaşım devrimcilik 
olarak değil, devrimlerin yıkıcı 
etkisinin bir tespiti olarak 
anlaşılmalıdır. Çünkü devrimler 
zihniyet dünyasını tahrip 
etmiştir. Örneğin 1917 Ekim 
Devrimi bile, günümüzde Putin 
tarafından tarihsel olarak rafa 
kaldırılmıştır. Benzer bir süreç 
bizde de kaçınılmazdır. Çünkü 
gelenek kırıldığı zaman, doğru 
düşünce neşet edemez. Bu, 
Müslüman düşünce için de 
geçerlidir. Bizim düşüncelerimiz 
bugün yama gibidir; ikincil, 

türev düşüncelerdir. Evet, 
kıymetli âlimlerimiz var; 
fakat ne bir İbnü’l-Arabî, ne 
bir Mevlânâ, ne de bir İsmâil 
Hakkı Bursevî çıkmıştır.  
Her örneği İbnü’l-Arabî ile 
kıyaslamak zorunda değiliz 
elbette; ama Bursevî ayarında 
bir isim bile yoktur. Osmanlı’ya 
baktığımızda, onun gibi en az 
beş yüz sûfî görebiliriz. Bugün 
böyle bir zemin mevcut değildir.
Bizler de ancak tasavvuf 
araştırmacısıyız. Ne 
yapıyoruz? Arapça ve Farsça 
biliyoruz; klasik metinlerden 
okuduklarımızı derleyip 
paketliyor, yayınlıyoruz. 
İnsanlar da bizi “âlim” sanıyor. 
Oysa orijinal değiliz. Çünkü 
ilham sahibi olabilmek için 
çok daha yoğun ve sahici bir 
manevî hayat yaşamak gerekir. 
Allah’a şükür, asgarî düzeyde 
bu hayatı yaşıyoruz belki ama 
azamî manada bir derinliğimiz 
yok. Nerede kaldı Gavs-ı azam, 
kutub, gavs-ı sakaleyn gibi 
yüksek manevî mertebeler... 
böyle iddiaları dile getirirken en 
azından insanın haddini bilmesi 
gerekir. Mütevazı olanı Rahmân 
yüceltecektir. Biz bu yolun 
kıtmîriyiz. Belki o zaman lütuf 
bize ulaşır. Ortaçağda bile bu 
kadar çok “gavs” yoktu. Bugün 
ise tasavvufu derinliğinden 
koparıp bir yüzeysellik içinde 
değerlendirenler çok. Bunlar 
daha çok tasavvuf sosyolojisi 



211

yapıyorlar. Tasavvufu, 
kavanozun dışını yalayarak 
anlatıyorlar.
Günümüzde “tasavvuf” 
kelimesini çokça kullanan 
yapılar var ama birçoğu tarikat 
hüviyeti taşımıyor. Çünkü “Hak 
sohbeti” yok. Seyr u sülûk yok. 
İsmini anmak istemem ama 
bazı cemaatler var ki, toplum 
onları tarikat zannediyor. Oysa 
tarikat, seyr u sülûk demektir, 
hak sohbetidir. O yol, insanı 
ayağa kaldırır. Elbette bu yapılar 
kötüdür diyemem. Kendilerine 
tarikat diyor olabilirler ama 
aslında cemaatlerdir. Çünkü 
tarikat olmak zordur, mürşid 
olmak daha da zordur. Ancak bu 
yapıların varlığına da bütünüyle 
karşı çıkmak doğru değil. 
Fakirlere çorba dağıtıyorlar, 
öğrencilere burs sağlıyorlar, 
tasavvuf kitapları okuyorlar. 
Allah razı olsun. Bu yönleriyle 

değerlidirler. Fakat beni şahsen 
cezbetmez. Eğer bir yapıya 
dâhil olacaksam, yayınevi sayısı, 
dergi bolluğu, medya gücü ya da 
siyasal-etkinlik düzeyi benim için 
ölçüt değildir. Birilerinin ilgisini 
çekebilir elbette. Allah mübarek 
etsin. Benim için asıl ölçü, orada 
hak sohbeti olup olmadığıdır. 
Hak kelâmının bulunmadığı bir 
yerde bulunmak istemem. Allah’a 
şükür geçim derdim yok. Maddî 
bir beklenti içinde değilim. 
Ancak biri çıkıp da bana Yâr’dan, 
kaynaktan bir haber getirirse; 
işte ben onun kulu olurum, gider 
kapısında da yatarım.

-Hocam sorumuza geri 
dönersek, çok-katmanlılığı 
keşfetmenin bugünkü  
yöntemi nasıl olacak?
Çok katmanlılık, zaten ilâhî 
ve evrensel bir prensip olduğu 

için, bu prensibe uygun bir 
yöntem inşa ettiğinizde 
aslında yeni bir şey icat etmiş 
olmazsınız; yalnızca var olanı 
yeniden inşa etmiş olursunuz. 
Bu anlamda “tradisyonalist 
ekole mensubum” derken 
kastettiğim de budur. Zira 
tradisyon dediğimiz şey zaten 
kendiliğinden devam eden bir 
çizgidir. Siz ondan uzaklaşmış 
olabilirsiniz; fakat yapılması 
gereken şey, tekrar o çizgiye 
oturmaktır. 
Bunu bir benzetmeyle 
açıklayabiliriz: Döşenmiş 
bir tren hattı vardır; bu 
hattın nereden kalkıp nereye 
varacağı bellidir. Eğer bir 
vagon bu raydan çıkmışsa, 
yapmanız gereken şey oldukça 
basittir: Vagonu tekrar rayın 
üstüne oturtmak. Rayla 
buluştuğu anda zaten kendi 
güzergâhına kavuşur. Fakat 

Döşenmiş bir tren hattı vardır; bu hattın nereden kalkıp 
nereye varacağı bellidir. Eğer bir vagon bu raydan çıkmışsa, 
yapmanız gereken şey oldukça basittir: Vagonu tekrar rayın 

üstüne oturtmak. Rayla buluştuğu anda zaten kendi güzergâhına 
kavuşur. Fakat eğer vagon raydan çıkmış ve orada bırakılmışsa, 

isterse modern dünyanın en ileri teknolojileriyle donatılmış, 
altın kaplama, klimalı, nefis ve harika bir vagon olsun, o rayda 

ilerlemediği sürece yalnızca yerinde sayar; hatta devrilme 
ihtimali bile vardır.



212

eğer vagon raydan çıkmış ve 
orada bırakılmışsa, isterse 
modern dünyanın en ileri 
teknolojileriyle donatılmış, 
altın kaplama, klimalı, nefis ve 
harika bir vagon olsun, o rayda 
ilerlemediği sürece yalnızca 
yerinde sayar; hatta devrilme 
ihtimali bile vardır. Modern 
insanın durumu da işte bu 
raydan çıkmış vagon gibidir. 
Ya da başka bir benzetmeyle, 
dümeni kırılmış bir yelkenli gibi: 
Atlas Okyanusu’nun ortasında, 
rüzgâr nereden eserse o yöne 
sürüklenen, rotasız bir gemi. 
Tesadüflerle belki bir kıyıya 
ulaşabilir ama nereye gittiği 
belli değildir. Oysa tradisyon 
böyle değildir. Tradisyonun bir 
rotası, bir destinasyonu, bir 
kalkış ve bir varış noktası vardır. 
Vagonun nasıl işletileceği, nasıl 
sevk edileceği bellidir. Önüne 
bir lokomotif kenetlenecektir; 
bu lokomotif bir rehberdir. 
Bu bağlamda, modern insanın 
arayışı ya da kurtuluşu ancak 
geleneğe dönüşle mümkündür.
Burada şunun altını çizmek 
gerekir: Geleneğe dönüş 
tarihsel veya nostaljik bir geriye 
dönüş değildir. “Bu selefîlik 
değil mi?” sorusu da burada 
anlamını yitirir. Çünkü bizim 
kastettiğimiz zaman içinde 
geriye gitmek değildir. Zira 
Herakleitos’a atfedilen ve 
evrensel bir anlam taşıyan o 
meşhur sözü hatırlayalım: “Aynı 

nehirde iki kere yıkanamazsın.” 
O nehir akıp gitmiştir, ancak 
suya tekrar girmek mümkündür; 
yalnız bu kez girdiğin su, artık 
o eski su değildir. Tarih akıp 
gitmiştir; fakat değerler sistemi 
değişmez. Yapılması gereken şey, 
o evrensel değerler sistemine 
tekrar referans vermektir. 
Selefîlikten farkımız da budur: 
Selefî anlayış zamanî olarak 
geriye dönmeyi, hatta giyim-
kuşam ve teçhizat düzeyinde 
de geçmişi ihya etmeyi önerir. 
Oysa biz, Ortaçağ değer 
sistemine atıfla bu değerlerin 
ruhunu günümüzde ve gelecekte 
yaşayabileceğimizi savunuruz. 
Elbette ki şekiller, araçlar ve 
görünümler değişebilir. Mesela, 
Peygamber Efendimiz’in ya 
da büyük âriflerin sözlerinde 
dönemlerine özgü uyarılar 
vardır. İbnü’l-Arabî’nin 
“Mümkünse deniz yolunu 
kullanma, kara yolunu tercih 
et” demesi gibi. O dönemde 
uçak yoktu. Dolayısıyla bu 
sözü esas alarak bugün “o 
hâlde hepimiz deveyle seyahat 
edelim” diyemeyiz. Burada asıl 
olan ilke ve ruhtur. Prensibi 
almak ve onu günümüz 
bağlamında uygulamaktır. 
Örneğin “Hırsızlık yapma!” 
ilkesi Ortaçağ’ın temel evrensel 
değerlerinden biridir. Ancak 
bugün öyle bir noktaya gelindi 
ki, bazı çalışmalar “hırsızlık 
zekâyı geliştirir” türünden 

absürt tezler ortaya koyabiliyor. 
Hırsız, duvara tırmanır, fit 
olur, beyni çalışır vs. gibi sözde 
rasyonelleştirmelerle hırsızlık 
meşrulaştırılabilir. Oysa bu, 
evrensel değerlerden sapmadır, 
tradisyondan kopuştur.
Bugün geldiğimiz noktada, 
ahlâkî kavramların içi 
boşaltılıyor. Artık kimi şeyleri 
açıkça dillendirmek neredeyse 
imkânsız hale geldi. LGBT, 
eşcinsellik gibi konular, bâtılı 
hak elbisesiyle sunmanın güncel 
örnekleri. Kur’an’da da uyarıldığı 
gibi: “Kıyamete yakın hak bâtıl, 
bâtıl hak elbisesiyle sunulacak. 
Ayak baş, baş ayak olacak.” 
Gerçek hakikat farklı kisvelerle 
perdelenmiş olacak. Faiz başka 
bir adla meşrulaştırılacak, 
cinsiyet rolleri ilâhî düzene 
aykırı şekilde değiştirilecek. 
Mesela kızım, İngiltere’de 
psikoloji alanında yüksek 
lisans yaptı, yeni mezun oldu. 
Orada danışanlarıyla kurduğu 
ilişkilerde yaşadığı zorlukları 
annesiyle daha çok, benimle 
ise kısmen paylaşabiliyor. 
Anlattığına göre danışanlar 
arasında iki erkek “eşim” diye 
birbirini tanıtıyor, bebek 
arabasıyla geliyorlar ve “bu da 
bizim çocuğumuz” diyorlar. 
Bir tanesi “eşim artık bana ilgi 
göstermiyor, depresyondayım” 
diye başvuruyor. Ve karşısına 
başörtülü bir terapist olarak 
kızım çıkıyor. Ne diyebilir? Bir 



213

şey demesi suç sayılabilir. Buna 
çözüm üretmesi bekleniyor ama 
içten içe yanıyor.
Bazı sapkınlıklar 
normalleştiriliyor, bu en 
tehlikelisi. Tıpkı Yahudilikte 
olduğu gibi: Hahamlar 
kelimelerle oynadı, tohumlarla 
oynadı, yaratılışın düzenini 
bozdu. Bugün biz de aynı 
noktadayız. Peki nasıl geri 
döneceğiz? Eğer hâlâ “ata 
tohumu”nu muhafaza ediyorsan, 
yeniden Çanakkale domatesi 
yetiştirebilirsin. Ziraatte bile 
bugün seküler zihin, ata tohumu 
peşinde. “Yenilik” adı altında 
gelen şeylere güvenmeyip, 
“atadan-dededen kalanı” 
arıyorlar. Gıda, tarım, inanç, 
ahlâk... her alanda aynı şey 
geçerli. Bir gün insanlar şu 
noktaya gelecek: “Atam, dedem, 
ninem neye inanıyorsa, onu 
getirin bana.” Belki biz bunu 
görürüz, belki göremeyiz. Ama 
bu yüzyıl, mevcut aklın kesilip 
atıldığı bir yüzyıl olacak.

-Hocam bazı teklifler var 
mesela, duyuyorsunuzdur 
sizde. Tasavvufta da 
revizyona gidilmesi 
gerektiği gibi. Tasavvufta 
karşımıza çıkan çeşitli 
sorunlar dolayısıyla, 
özellikle tarikat 
uygulamalarında karşımıza 
çıkan hususlar dolayısıyla 

onlar işte bazen akademiden 
de gelebiliyor. Hatta kendi 
akademik camiamızda 
da duyabiliyoruz. Revize 
etmeliyiz, şöyle etmeliyiz, 
böyle etmeliyiz gibi teklifler 
zuhur ediyor. Bu teklifleri 
nasıl değerlendirmeliyiz? 
Biz hakikaten ata tohumuna 
sahip miyiz? Bizden başka 
sahip olanlar da var mı?
Burada dikkat edilmesi 
gereken en temel mesele, 
önceki metinde de sorunun 
sonuna doğru işaret ettiğim 
gibi, “ata tohumuna sahip olup 
olmadığımız”dır. Eğer bu ata 
tohumu elinizdeyse, yani öz, 
saf ve bozulmamış geleneksel 
hakikatle ilişkiniz kopmamışsa; 
o zaman uygulamalarda, 
teşrifatta, ritüellerde bazı 
tashihler, ilaveler ya da 
çıkarmalar yapılabilir. Ancak 
bu değişiklikler gelişi güzel, 
keyfî ve bireysel bir yorumla 
değil; manevî bir işaretle ve 
irşad makamına sahip bir zâtın 
nezaretiyle gerçekleşmelidir.
Yani kişi “Ben böyle uygun 
gördüm” diyerek bir geleneği 
değiştiremez. Bu, ehliyetsiz 
müdahale olur. Fakat işaretle, 
bâtınî bir sezgiyle, ilham 
yahut işaret edilmiş bir hal 
ile bazı uygulamalar yeniden 
düzenlenebilir. Buna dair 
gelenek içinde örnekler 
mevcuttur. Nitekim böyle 

durumlarda, irşad makamında 
bulunanlar şöyle beyan ederler: 
“Daha evvel şöyle zikrederdik, 
şimdi o kısmı yapmıyoruz; 
bana böyle bildirildi, artık şöyle 
yapıyoruz.” Bu, gelenek içinde 
yer alan canlılık ve hikmettir; 
şekle değil, ruha bağlı bir 
sadakatin tezahürüdür. Özü 
koruyarak teferruatta tashih 
yapabilme esnekliği, geleneğin 
ölmediğini, bilakis yaşayan bir 



214

varlık gibi nefes alıp verdiğini 
gösterir.

- Diyelim ki bir kişi çıkıp 
tasavvuf yolunun temel 
unsurlarından birini 
—mesela “rabıta”yı—
kaldırdığını, artık bunun 
olmayacağını söylüyor. Bu 
konuda ne deriz? 
Öncelikle şu ayrımı net şekilde 
ortaya koymak gerekir: Rabıta 
gibi unsurlar, tasavvufun 
maksatları değil, vesileleridir. 
Araçlardır. Ama sıradan araçlar 
da değildir; kuvvetli araçlardır. 
Mesela rabıta, sohbet, hatme, 
halvet, zikir meclisi, mürâkabe 
gibi unsurların her biri, seyr u 
sülûkun farklı istasyonlarında 
ruhu tekâmüle sevk eden 
vasıtalardır. Ancak bir kişi 
kalkıp da bu araçlardan birini 
kökten inkâr eder, “bu artık 
yoktur, tamamen kaldırılmıştır, 
yanlıştır” derse — hele bunu 
bir “devrim” edasıyla yaparsa 
— burada mesele tashih değil, 
tahrib olur. Bu artık bir “ıslah” 
değil, bir “kopuş”tur. Bu, 
geleneği tashih değil, devirmek 
olur.
Kuşadalı İbrahim Efendi 
gibi zâtların, kendi 
zamanlarında bazı zikir 
şekillerini değiştirmeleri 
veya uygulamalarda tashihler 
yapmaları olmuş olabilir; fakat 
bunlar daima bâtınî işaret, 

irfânî keşif çerçevesinde 
yapılmıştır. Hiçbiri “Ben bu yolu 
kökten yeniden kuruyorum” 
dememiştir. Çünkü bunu diyen, 
kendi nefsini yolun önüne 
koymuş olur.
Bir kez daha vurgulamak 
gerekir: Tasavvuf yollarında 
esas olan, maksatlardır: arınma, 
teslimiyet, seyr u sülûk, vuslat... 
Bunlara hizmet eden yöntemler 
zamanla bazı nüanslarla 
değişebilir, ancak bu değişim 
ya da sadeleşme asla keyfî bir 
devrim şeklinde olamaz. Hele 
bir kişi çıkıp “bu artık yok” 
dediğinde, hele hele “şirktir” 
gibi ifadelerle geleneksel 
uygulamayı tahkir ettiğinde, bu 
bizzat yolun ruhunu zedelemek 
olur. Böyle bir tavır, o yolu 
bozmak, hattâ başka bir şeye 
dönüştürmek anlamına gelir. 
Velhasıl; değişim dediğimiz şey, 
eğer işaretle, yetkiyle, adabıyla 
olursa o tashihtir, reform değil. 
Ama “artık bu yok, bu iptal” 
gibi söylemlerle gelen köklü 
müdahaleler devrimdir — ve 
devrimler çoğu zaman devirir. O 
kişi de, eğer haddini bilmeden 
konuşmuşsa, o işin tokadını yer.

-Bugüne kadar bu 
uygulamamız yanlıştı dese…
Bu, çok dikkat edilmesi gereken 
konulardır. Yöntemlerimizden 
biri olarak, büyüklerimiz bu 

yolu uzun zamandır tatbik 
etmişlerdir. Mesela, daha somut 
bir örnek vereyim; Halvetiyye-
yi Uşşâkiye’nin pîri Buhâralı 
Seyyid Hasan Hüsameddin 
el-Uşşâkî, himmeti daim 
olsun. İlk dönem Uşşâkîler 
devrana kalkmazlar, kıyama 
kalkmazlardı; nısf kıyâm zikri 
yaparlardı. En eski metinlerde 
böyle geçer. Gündüzleri oruç 
tutar, geceleri namaz kılarlardı. 
Zikirlerinde enstrüman 
kullanılmaz, kuûdî zikrederlerdi. 
Ancak Pîr-i sâlis Abdullah 
Salahaddîn Uşşâkî ile beraber 
devrâna kalkılmaya başlanmıştır. 
Uşşâkîliğin ilk döneminde 
olmayan bir şeyi kendisi ictihad 
ederek uygulamıştır. Bu durum 
bütün tarikatlarda görülebilir. 
Bugün Cerrâhî zikri denilen 
zikir eklektiktir. Ancak bunu 
yapacak olan pir makamındaki 
kişidir ve ona işaretle bildirilir. 
Esmâlarda da ilaveler ictihadla 
olmuştur. Bazıları daha fazla 
eklemiştir, bazıları ise bunu 
tekrar sınırlamıştır. Dervişânın 
terbiyesinde bu tür yöntemler 
uygulanır.
Nakşîlik örneğinde, 
Nakşiyye’nin Müceddidiyye 
kolu 21 derstir. Şu anda bunu 
sürdüren azdır. İlk ders 5000 
kelime-i tevhidle başlar, sonraki 
derslerde kelime-i tevhid sayısı 
artar ve murakabe dersleri 
de eklenir. Günde 3.5-4 saat 
ayırmak gerekir, mümkünse 



215

gece yapılmalıdır. Ancak 
herkesin gündelik hayatında 
buna uygun bir program 
yapmak kolay değildir. Mehmed 
Zâhid Kotku Hazretleri de 
Nakşî Müceddidî olarak rabıta 
uygulamasına daha çok önem 
vermiştir. O da müntesiplerinin 
terbiyesini bu yöntemle 
sürdürmüştür. Mahmud 
Efendi ise tenzilât kabul 
etmeyen bir yaklaşıma sahipti. 
Öğrencilerinin tam anlamıyla 
derviş olmalarını isterdi. 
Bazı uygulamalarda, belirli 
işaretler alındığında değişiklikler 
yapılabilir. Ancak genel olarak, 
tarikatların temel doktrinleri 
korunmalıdır. Günümüzde 
tarikatların yapısında bazı 
değişiklikler ve karışıklıklar 
yaşanmakla birlikte, bunun 
farkında olmak önemlidir. 
Tasavvuf yolu kolay bir yol 
değildir. İnsanların ilerledikçe 
çeşitli manevi halleri ve 
imtihanları olabilir. Bu 
süreçte sabır, tevazu ve doğru 
rehberlik çok önemlidir. 
İlim, hikmet ve terbiyede 
hassasiyet gösterilmelidir. 
Yanlış yönlendirmeler ve aşırı 
yüklenmelerden kaçınılmalıdır. 
İnsanlık, evrensel ve ilahi 
düşünce geleneğine zamanla 
yeniden dönecektir. Eğer bu 
olmazsa, bu durum insanlık için 
bir kırılma noktası oluşturabilir. 
Günümüzde referanslar 
kopmuş gibi görünse de, 

hakiki yol göstericiler ve doğru 
yöntemlerle bu kopukluklar 
giderilebilir. Allah Teâlâ’nın 
takdiriyle dünya sahnesi 
kapanmadan önce bu mümkün 
olacaktır.

-Son soru: Akademideki 
tasavvuf çalışmalarını nasıl 
değerlendiriyorsunuz? 
Ülkemizin yaşadığı enteresan bir 
paradokstur bu. Bildiğiniz üzere, 
dünyada üç ülkede tasavvufî 
faaliyetler kanunla yasaktır 
ve bu üçü de İslam ülkesidir. 
Hatta İsrail’de bile böyle 
bir yasak bulunmamaktadır. 
Birincisi Suudi Arabistan’dır; 
Vahhâbîlik nedeniyle yasaktır. 
Ancak Suudi Arabistan’da hâlen 
sufiler mevcuttur. Kanunen 
tekke açmak veya faaliyet 
yürütmek yasaktır. İkincisi 
ise komşumuz İran’dır. Orada 
da kanunen yasaktır fakat 
kanun dışı olarak tarikatlar 
vardır. Hem Sünni hem Şii 
tarikatlar bulunmaktadır. 
Tarikat mensuplarını 
tanıyorum; mollalar arasında 
bile tarikat mensupları vardır. 
Özellikle Zehebiyye tarikatı, 
Humeynî’nin bağlı olduğu 
tarikattır ve o da ehl-i tariktir. 
Fakat kanunen yasaktır. Onların 
gerekçesi ise Şia’da, bildiğiniz 
gibi, imâma bağlılık ve imâma 
bey’at anlayışının bulunmasıdır. 
Siz bir imâma bağlandığınızda 

şeyhe bağlanamazsınız. 
Ortada iki imâm olamaz; 
hangisine bağlanacaksınız? 
Dolayısıyla “birisi benim 
şeyhim, diğeri benim imâmım” 
diyemezsiniz. İmâm denilen 
kişi, sizin spiritüel ve mânevî 
ihtiyaçlarınızı karşılayan bir tür 
mürşitlik yapan kişidir zaten. 
Ancak Şia’da bunun dışında 
başka bir mürşide ihtiyaç 
olmadığı anlayışı vardır. 
Ülkemize geldiğimizde ise, 
Cumhuriyet devrimlerinin 
etkisiyle 30 Kasım 1925’te 
çıkarılan 677 sayılı Tekâyâ 
ve Zevâyâ’nın Seddi’ne dair 
kanun bulunmaktadır; bu 
yıl kanunun tam 100. yılıdır, 
Kasım ayına az kalmıştır. Ne 
yazık ki kimse bunu gündeme 
getirmemektedir. Bu kanun ne 
demektir? Toplantı yapılmasının 
engellenmesi demektir; bu, anti-
demokratik bir uygulamadır, 
insan haklarına aykırıdır, 
düşünce özgürlüğüne aykırıdır, 
din özgürlüğüne aykırıdır. 
Örneğin Alevi kardeşlerimiz bu 
konuda çok güzel kazanımlar 
elde etmişlerdir. Artık dergah 
açabilmektedirler. Alevi-Bektaşi 
konfederasyonlarımız vardır, 
inşallah daha da artacaktır. 
Ancak mesela bir Sünni 
kardeşimiz “Diplomam var, 
Halvetîyim, Kâdirîyim, Kâdirî 
dergâhımı açmak istiyorum” 
dese, resmi ve onaylı olarak 
dergah açması yasaktır. Bu 



216

antidemokratik bir durumdur; 
bütün dergahlar ya tamamen 
kapalı olmalı ya da hepsi açık 
olmalıdır.
Bunun yanında söylediğim 
paradoksa da geleceğim. 
Dünyada sadece bir ülke 
vardır ki akademide tasavvuf 
diye müstakil bir anabilim 
dalı bulunmaktadır. Dünyada 
hiçbir üniversitede tasavvuf 
anabilim dalı yoktur. Tasavvuf 
çalışmaları vardır fakat 
bunlar genellikle İslami 
Araştırmalar, Din Bilimleri 
veya Ortadoğu Çalışmaları gibi 
bölümlerin altındadır. Birisi 
“Ben tasavvuf konusunda şu 
konuyu çalışacağım” der ve 
hocası izin verirse çalışabilir 
ama müstakil bir departman 
bulunmamaktadır. İslam 
dünyasında da böyle bir 
anabilim dalı mevcut değildir. 
İslam dünyasında genellikle 
şeriat fakülteleri bulunmaktadır. 
Fıkıh, Arapça gibi dersler 
okutulur. Hele Selefîliğin hâkim 
olduğu yerlerde akâid dersleri 
okutulur ve akâid dışında başka 
bir ders pek bulunmamaktadır. 
Ancak tasavvuf anabilim dalı 
yalnızca ve yalnızca Türkiye’de 
vardır.
Ben asistanlığa başladığım 
zaman böyle bir bilim dalı 
yoktu. Dolayısıyla benim 
ilk girişim İslâm Felsefesi 
asistanlığıydı. Ama tasavvuf 

çalışan İslâm Felsefesi asistanı 
İslâm Felsefesi anabilim 
dalındaydı. O zaman İslâm 
Felsefesi ve Kelâm diye 
iki anabilim dalı vardı. 
Yanılmıyorsam 1993’te müstakil 
bir anabilim dalı oldu. Bu çok 
güzel bir şeydir, her şeyden 
evvel bunun kuruluşunu 
ben destekliyorum. Ancak 
bunun içinin doldurulması, 
nasıl doldurulacağı noktasına 
geleceğiz.
Bir de ülkemizde çok fazla 
ilahiyat fakültesi açıldı. Her 
şehre ilahiyat fakültesi açılınca 
kalite düştü. Eskiden ilahiyat 
belli başlı şehirlerdeydi. O 
ilahiyat ilimleri biraz ayağa 
düştü. Bunun yanında o 
ilahiyat fakültelerinde tasavvuf 
bölümlerinde, aynı zamanda 
eğer yüksek lisans ve doktora 
dersleri de açılıyorsa, hatasıyla-
savâbıyla, on taneden diyelim 
ki beş tanesini çöpe atalım ama 
beş tane de iyi tez yapılmaya 
başlandı. Yani YÖK sitesine 
girin, tasavvuf adı altında 
yapılan tezlerde ya Osmanlıca 
bir metin, bir metin, ya Arapça 
bir metin tahkiki yapılmak 
suretiyle akademik dünyaya ya 
Farsça kazandırılmıştır. Bunlar 
çok güzel katkılardır. Bunları 
inkar edemem, yani bunlar 
güzel katkılardır. Mükemmel 
olmayabilir, çok sıkıntılı tezleri 
de görüyoruz. 

Bunlar aslında tasavvufî düşünce 
için malzeme alanlarıdır. 
Burada ayrım şu: bazı arkadaşlar 
tasavvuf anabilim dalını tekke 
faaliyeti ile karıştırıyorlar. Orası 
tekke değil, orası akademidir. 
Orada tasavvufun zâhiri yapılır, 
tasavvufun târihi yapılır. Güzel 
ama hani hocasına göre de 
değişir, yani ehl-i melâmet 
biliyorsunuz bir kahvehane 
köşesini de tekke gibi 
kullanabilir, medrese köşesini de 
tekke gibi kullanabilir. Caminin 
imamı bir Melâmî imâmsa, 
onun camisi tekkesi haline 
gelebilir. Eğer üniversite hocası 
ise, dersi de bir tür manevî 
ders haline gelebilir. Onu öyle 
formatlamaz ama kendiliğinden 
öyle olur. Onu kullanıyorsa 
birileri onun üzerinden megafon 
olarak kullanıyorsa, mesajını 
iletirler. Öğrenciler içerisinde 
de kalbinde birazcık öyle ilgiler 
olan varsa, onlar yakalarlar, 
yakalayacağını. O çalışma şekli 
doğal bir çalışma şeklidir.
Netice olarak mükemmel 
olmasa da akademide bu kadar 
fazla tez üretilmesi, topladığın 
zaman yılda, saymadım 
istatistiğini çıkarmadım ama, 
diyelim ki on tane tasavvuftan 
tez yapılmış olsa yılda, elli 
tane de yüksek lisans yapılmış 
olsa, sonra da bunlar belirli 
yayın evlerinde yayınlanıyor 
olsa çok güzel bir faaliyettir. 
Allah razı olsun. Senin yaptığın 



217

tercümeler vs. bu birinci 
merhale. Bundan sonra biz 
bu metinlere ihtiyacımız var. 
Ama ondan sonra o metinleri 
okuyup hazmedip ikinci dönem 
dediğimiz onun şerh edilmesi, 
açıklanması dönemi gelir. Ama 
açıklamanın olabilmesi için 
önce metinlerin ortaya çıkması 
lazım. Ondan dolayı klasik 
metinlerimizi ortaya koyan ister 
telif, ister tercüme, ister tahkik 
çalışmalarına ihtiyacımız var.
Bu konuda da çok güzel 
metinler çıktı ortaya. Bir 
Köstendilli Süleyman Şeyhî 
Efendi’nin metinleri, ki bir 
Nakşî şeyhidir mesela, en az 
yedi sekiz tane tez yapıldı. 
Ama maalesef yayın dünyası, 
mesela ben şahsen devlet 
olsam bir Köstendilli serisi 
yaparım. Sağ olsun Mustafa 
Tatcı, kendi Halvetî meşâyıhının 
divanlarını neşrediyor, Türk 
dili ve edebiyatı akademisyeni 
olması hasebiyle. Metinleri 
güzel neşrediyor. Bizim o 
metinlere ihtiyacımız var. 
O metinleri sen alacaksın, 
ondan sonra onun üzerinden 
yorumlarını geliştireceksin. 
Şahsen mesela bu konuda uzun 
yıllara dayalı bir şikayetimi bir 
kere daha dile getireyim. Ta 
Safer Efendi’den beri söylerim. 
Allah razı olsun Cerrâhî Tekkesi 
tekkeler kapatıldıktan sonra 
hâlâ İstanbul neş’esini -hem 
mûsikîsini, hem icrâ usûllerini 

koruyan, muhafaza eden bir 
yapı. Çünkü diğer tekkeler 
taşraya kaçmışlardır, Anadolu’ya 
kaçmışlardır. Bazı usûllerini, 
âdâblarını unutmuşlardır. Allah 
onlardan da razı olsun ama daha 
böyle hafızayı kaybetmişlerdir. 
Kayıt tutanı kalmamıştır. O 
manada Fahreddin Efendi’den 
başlayan bir şey bu, derler ki 
makaralı teybi aldı tek tek, 
tekkeler kapatıldığı esnada 
Kâdirî ise Kâdirî, Nakşî ise 
Nakşî, hepsinin usûllerini 
kaydetti. Bunlar çok güzel 
şeyler. Bugün Cerrâhî 
Tekkesi’nin arşivi o manada 
çok zengin ama nedense, ümid 
ederim ki inşallah bundan sonra 
olur, diyeyim dua edeyim, o 
malzemeyi öyle akademik bir 
dille gerek mûsikîsini gerek 
diğer konularda olsun çok güzel 
ilmî neşirler yapmaya müsait 
ama bunu yapmıyor, bunu 
yerine getirmiyorlar. Orada bir 
sitemim var. 
Sonuç olarak, tasavvuf 
akademisi alanında gelinen 
bu noktayı hem olumlu hem 
eleştirel bir perspektifle 
değerlendirmek gerekir. 
Kurumsallaşmanın ve bilim 
dalı olarak müstakil tasavvuf 
anabilim dalının kurulmasının 
önemi büyüktür; ancak bu 
altyapının içeriğinin titizlikle 
ve derinlemesine doldurulması 
elzemdir. Artan tez sayısı 
ve yapılan metin çalışmaları 

umut vericidir, fakat bunların 
niteliği ve akademik özenle 
işlenmesi hususunda daha 
dikkatli olunmalıdır. Ayrıca, 
tasavvufun tarihî, kültürel 
ve entelektüel boyutlarının 
akademik ciddiyetle korunup 
geliştirilmesi, geleneksel 
kaynakların akademik 
yöntemlerle sağlıklı şekilde 
gün yüzüne çıkarılmasıyla 
mümkün olacaktır. Bu açıdan 
bakıldığında, tasavvufun bilimsel 
düzeyde ilerlemesi, ancak alanın 
sistematik ve disiplinlerarası 
yaklaşımla ele alınmasıyla 
sağlanabilir. Böylece hem sahih 
tasavvufî miras korunur hem 
de çağdaş ilim dünyasında hak 
ettiği yeri alır.

- Kıymetli hocam 
tasavvufun dünü, bugünü 
ve yarınına dair önemli 
ve ufuk açıcı bilgiler 
verdiniz. Değerli görüş ve 
paylaşımlarınız için çok 
teşekkür ederiz.




