
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat Arasındaki 
Ontolojik Yolculuk”. Mevlâna ve Mevlevîlik Harsiyatı - 1. ed. Nuri Şimşekler vd. 545-571. Konya: 

Selçuk Üniversitesi Yayınları, 2025. 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 
 

 

 
 

 

 

SÖZÜN DERİNLİĞİ, SAZIN HAFIZASI: MEVLÂNÂ’DA 
MÜZİK İLE HAKİKAT ARASINDAKİ ONTOLOJİK 

YOLCULUK 
 

İsmail ERASLAN* 

ÖZ 

Bu bölümde, tasavvuf geleneğinde müziğin ontolojik, sembolik ve ruh-
sal boyutları ele alınmaktadır. Sûfî perspektifte musiki, sadece estetik bir 
ifade değil, Tanrı’nın ezelî kelâmının insan ruhunda yankılanan hatırasıdır. 
İbnü’l-Arabî, Gazâlî ve Mevlâna gibi sûfîler için müzik, sezgi ve kalp bilgi-
siyle hakikate yönelişin aracıdır. “İşitme”, burada fiziksel değil, içsel bir 
tefekkür kapısıdır. Ney, kudüm, rebab gibi enstrümanlar, sadece müzikal 
araçlar değil, metafizik sembollerdir. Sessizlik ise söz kadar anlam yüklü-
dür. Gazâlî’nin olumlayıcı yorumları ile zahidî eleştiriler karşılaştırılarak, 
Mevlâna’nın müziği aşkın dili olarak yorumlanmaktadır. Bu çalışma, yal-
nızca müzik ve tasavvuf literatürüne değil, aynı zamanda varlık-müzik 
ilişkisini felsefî zeminde yeniden düşünmeye katkı sunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, musiki, ontoloji, Mevlâna, işitme. 

 

 

 

 

 

 
* Öğretim Görevlisi, Trabzon Üniversitesi, Fatih Eğitim Fakültesi, Güzel Sanatlar 

Eğitimi Bölümü, Trabzon / Türkiye. 
ismaileraslan@trabzon.edu.tr,  ORCID: 0000-0002-6316-0189. 

mailto:ismaileraslan@trabzon.edu.tr


 

 

546 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

 

The Depth of Speech and the Memory of the Saz: An 
Ontological Journey Between Music and Truth in Mevlana’s 

Thought 

 

İsmail ERASLAN† 

Abstract 

This chapter explores the ontological, symbolic, and spiritual dimensi-
ons of music within the tradition of Sufi thought. In this context, music is 
not merely an aesthetic practice but is perceived as a metaphysical echo of 
the divine word an instrument of remembrance for the soul’s primordial 
con-nection to the divine. Figures such as Ibn al-‘Arabī, al-Ghazālī, and Jalāl 
al-Dīn Rūmī regarded music as a means of inner reflection and mystical 
expe-rience rather than simply a sensory pleasure. Listening in Sufism goes 
be-yond hearing; it is an inward act that opens the heart to truth. The ney, 
kudüm, and rebab are not only musical instruments but are interpreted as 
symbolic vehicles of metaphysical meaning. Silence, too, holds a significant 
place alongside sound, functioning as a space in which divine truths are 
often revealed. Al-Ghazālī’s nuanced stance on music as something that can 
either elevate or misguide depending on the listener’s inner state is compa-
red with more ascetic interpretations, offering a multifaceted unders-
tanding of music in Islamic mysticism.Rūmī’s view of music is particularly 
emphasized: for him, it is the language of love and the echo of the soul’s 
longing for union with the Beloved. Through music, spiritual awakening 
and inner transformation are facilitated. The chapter invites a broader phi-
losophical reconsideration of the role of music not only as a devotional or 
artistic expression but also as an ontological dialogue between existence 
and truth. 

Keywords: Sufism, music, ontology, Rumi, listening. 

 
  

 
† Lecturer, Trabzon University, Fatih Faculty of Education, Department of Fine Arts 

Education, Trabzon, Türkiye. 
ismaileraslan@trabzon.edu.tr,  ORCID: 0000-0002-6316-0189. 

mailto:ismaileraslan@trabzon.edu.tr


 

 MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

547 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

Giriş

Müziğin insanlık tarihi boyunca üstlendiği işlev, yalnızca estetik 
bir haz kaynağı ya da sanatsal bir üretim alanı olarak sınırlandırı-
lamaz. Müzik, çok daha derin bir düzlemde, insan varoluşunun 
temel sorularıyla iç içe gelişmiş; ontolojik, epistemolojik ve hatta 
metafizik boyutlarıyla farklı kültürlerde hakikate açılan bir kapı 
olarak değerlendirilmiştir.1 Özellikle tasavvuf geleneği içinde mü-
zik, dünyevî olanla aşkın olan arasındaki eşikte varlık bulan, sembo-
lik ve ruhsal bir dil niteliği kazanmıştır. Bu bağlamda Mevlânâ 
Celâleddîn-i Rûmî’nin düşüncesinde müzik, yalnızca bir sanat dalı 
değil; hakikatin sesle, ritimle ve sessizlikle tecelli eden yüzüdür.2 

Mevlânâ’nın eserlerinde musikinin özel bir yer tutmasının ar-
dında, onun insan ruhunu aşkın olana yönlendiren bir vasıta olarak 
görülmesi yatar. Mevlânâ için ney, kudüm, rebab gibi enstrümanlar, 
basit melodik araçlar değil, varlığın sırrını fısıldayan sembollerdir. 
Neyin iniltisi, insanın asıl yurduna olan özlemini dile getirirken; 
kudümün ritmik çağrısı, kozmik düzenin içsel uyumunu hatırlatır.3 
Burada müzik, duyuların ötesine geçen bir tefekkür imkânı sunar. 
“İşitme”, salt fiziksel bir duyum değil, insanın kendi iç derinlikleri-
ne yönelişini mümkün kılan bir tecrübeye dönüşür.4 

Sûfî düşüncede müzik, insanın ilahî hakikatle temasını mümkün 
kılan bir hatırlayıştır. Bu hatırlayış, Platoncu anamnesis kavramını 
anımsatır; çünkü ruh, ezelî hakikati zaten bilmektedir, müzik ise bu 
bilgiyi uyandıran titreşimdir5. İbnü’l-Arabî için müzik, Tanrı’nın 
kelâmının varlıkta yankılanan bir yansımasıdır.6 Gazâlî için ise, 
doğru niyetle dinlenildiğinde kalbi arındıran, insanı aşkın hakikate 

 
1 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam (Chapel Hill: University of North 

Carolina Press, 1982) 
2 William C. Chittick, The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi (Albany: 

SUNY Press, 1983). 
3 Jalaluddin Rumi, The Masnavi: Book One (J. Mojaddedi, Trans.) (Oxford: Oxford 

University Press 2007). 
4 Alexander D. Knysh, Islamic Mysticism: A Short History (Leiden: Brill, 2000). 
5 Seyyid Hossein Nasr, The Garden of Truth: The Vision and Promise of Sufism, Islam’s 

Mystical Tradition (New York: HarperOne, 2007). 
6 Ibn al-‘Arabi, Al-Futuhat al-Makkiyya (Selections translated by W. C. Chittick) (New 

York: Pir Press, 2010). 



 

 

548 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

yönlendiren bir ibadet biçimidir7. Bu nedenle Gazâlî, musikiyi bir 
sapma aracı olarak gören zahidî yorumlara karşı çıkar; aksine, mü-
ziğin insanı daha yüksek bir bilinç düzeyine taşıyabileceğini vurgu-
lar8. Bu tartışmaların merkezinde Mevlânâ, müziği “aşkın dili” ola-
rak tanımlar. Onun için musiki, kelimelerle dile getirilemeyen haki-
katin sesler aracılığıyla varlık bulmasıdır.9 

Bu noktada sessizliğin rolü özellikle dikkat çekicidir. Zira 
Mevlânâ’nın düşüncesinde sessizlik, en az söz ve nağme kadar an-
lam yüklüdür. Sessizlik, hakikatin dilini saklayan bir perde, kelime-
lerden ve seslerden daha fazla şey söyleyen bir boşluktur.10 Sazın 
suskunluğu bile varlığın derinliklerine işaret eden metafizik bir 
imgeye dönüşür. Böylece müzik hem sesle hem de sessizlikle insa-
nın içsel yolculuğunun parçası olur. Bu durum, modern felsefede 
Heidegger’in “sessizliğin dili” kavramı11 ya da Derrida’nın “söyle-
nemeyenin izleri” tartışmalarıyla yan yana düşünülebilecek kadar 
derinlikli bir anlam taşır.12 

Müziğin bu metafizik ve sembolik işlevi, yalnızca bireysel bir 
deneyim değil, aynı zamanda kolektif bir tecrübedir. Mevlevî ayin-
lerinde müzik, topluluğun ortak ritminde birleşerek, bireysel benliği 
aşan bir “biz” bilincine dönüştürür.13 Semâ, bu bağlamda müziğin 
bedensel tezahürü, sesin harekete dönüşmüş halidir. Mevlânâ’nın 
düşüncesinde müzik, yalnızca kulakla işitilmez; bedenle, kalple, 
zihinle ve ruhla birlikte tecrübe edilir. Bu bütüncül yaklaşım, mo-
dern nörobilimde müziğin beynin farklı bölgelerini eşzamanlı ola-

 
7 al-Ghazali, The Revival of the Religious Sciences (Ihya’ ‘Ulum al-Din) (M. Holland, 

Trans.) (Cambridge: Islamic Texts Society, 2012). 
8 Leen E. Goodman, “Music and Ethics in al-Ghazali” Journal of the American Oriental 

Society, (1992) 112/3, 397–406. 
9 Jalaluddin Rumi, Discourses of Rumi (Fîhi Mâ Fîh) (A. J. Arberry, Trans.) (London: 

Routledge, 2011). 
10 Annemarie Schimmel, A Two-Colored Brocade: The Imagery of Persian Poetry (Chapel 

Hill: University of North Carolina Press, 1992). 
11 Martin Heidegger, Being and Time (J. Macquarrie & E. Robinson, Trans.) (New York: 

Harper & Row, 1962). 
12 Jaccues Derrida, Writing and Difference (A. Bass, Trans.) (Chicago: University of 

Chicago Press, 1978). 
13 Franklin Lewis, Rumi: Past and Present, East and West (Oxford: Onewor, 2000). 



 

 

549 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

rak harekete geçirdiğine dair bulgularla da örtüşmektedir.14 Dolayı-
sıyla Mevlânâ’nın müzik anlayışı, yalnızca tarihsel bir fenomen 
değil, günümüz bilimsel ve felsefî tartışmalarına da ışık tutabilecek 
bir perspektif sunmaktadır. 

Öte yandan müziğin tasavvuftaki yeri her zaman tartışmasız ol-
mamıştır. Zahidî geleneklerde müziğin dünyevî tutkuları artırabile-
ceği, insanı hakikatten uzaklaştırabileceği iddia edilmiştir.15 Bu yak-
laşım, müziği bir tehlike olarak gören ve dünyevî hazların peşine 
düşmeyi kınayan bir bakış açısını yansıtır. Ancak Mevlânâ’nın yo-
rumunda bu tür endişeler, müziğin niyet ve bağlamıyla aşılır. Ona 
göre, eğer müzik insanı nefsin arzularına değil, ruhun yücelişine 
çağırıyorsa, o zaman hakikatin en saf biçimde tecellisine aracılık 
eder.16 Bu düşünce, günümüzde de sanatın ve estetiğin ahlâkî boyu-
tu üzerine yapılan tartışmalarla paralellik gösterir.17 

Mevlânâ’nın müziğe dair yorumlarını yalnızca tasavvufî gelenek 
bağlamında ele almak değil, aynı zamanda bu yorumların felsefî bir 
çerçevede yeniden okunmasını sağlamaktır. Müzik burada yalnızca 
bir sanat dalı değil; insanın varlıkla, hakikatle ve kendisiyle kurdu-
ğu ilişkinin derin bir yansımasıdır.18 Mevlânâ’nın düşüncesi, bize 
müziğin yalnızca sesler toplamı olmadığını, varlığın özüne doğru 
bir yolculuk olduğunu hatırlatır. Bu yolculukta her nota, her ritim, 
her sessizlik; insanın kendi varoluşunun derinliklerine attığı bir 
adıma dönüşür.19 

Sonuç olarak bu çalışma, Mevlânâ’nın müzik anlayışını ontolojik 
bir perspektiften ele alarak, müziğin hakikat arayışındaki merkezi 
rolünü vurgulamayı hedeflemektedir. Müzik, Mevlânâ için yalnızca 

 
14 Daniel J. Levitin, This Is Your Brain on Music: The Science of a Human Obsession (New 

York: Dutton, 2006). 
15 al-Qushayri, Al-Risala al-Qushayriyya: Principles of Sufism (Alexander D. Knysh, 

Trans.) (Reading: Garnet, 1992). 
16 Jalaluddin Rumi, Masnavi I Ma’navi: The Spiritual Couplets of Rumi (E. Whinfield, 

Trans.) (London: Octagon Press, 2004). 
17 Seyyid Hosein Nasr, The Garden of Truth: The Vision and Promise of Sufism, Islam’s 

Mystical Tradition (New York: HarperOne, 2007). 
18 William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of Imagina-

tion (Albany: SUNY Press, 1989). 
19 William C. Chittick, The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi (Albany: 

SUNY Press, 1983). 



 

 

550 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

bir ifade aracı değil, varlığın kendini açığa çıkarma biçimidir. Bu 
bağlamda okuyucu, Mevlânâ’nın müzik yorumunda sözün derinli-
ğiyle sazın hafızasının nasıl birleştiğine tanıklık etmeye davet edil-
mektedir.20 

1. Bölüm  

Müzik ve Varlık Arasında Ontolojik Dinleyişin Anlamı 

Tasavvufta Musikiye Genel Bakış: Estetikten Ontolojiye 

Tasavvuf, hakikate ulaşma sürecinde yalnızca akla değil, kalbin 
sezgisine, aşkın deneyimine ve ruhsal arayışa öncelik tanıyan bir 
maneviyat sistemidir. Bu bağlamda musiki, sûfî düşüncede yalnızca 
estetik bir araç değil, ilahi hakikatin duyulabilir tezahürü olarak 
görülür. Musiki, varoluşun özündeki hakikate yönelen metafizik bir 
çağrıdır. İbnü’l-Arabî’nin vahdet-i vücûd anlayışında ses, Tanrı’nın 
varlıkla kurduğu ilk ilişki biçimidir. Yaratılışın “kün” (Ol) emriyle 
başlaması, sesin ve kelâmın kozmik boyutunu açığa çıkarır; bu bağ-
lamda evren, Tanrı kelâmının yankısı olarak düşünülür. Musiki, bu 
ilahi hitabın dünyevi düzlemdeki hatırlatıcı tezahürüdür.21 Al-
Ghazālī, İhyâ’ ‘Ulûm al-Dîn adlı eserinde musikinin hükmünü, din-
leyenin niyetine ve içsel hâline bağlamış, onu ne mutlak biçimde 
helal ne de haram olarak nitelendirmiştir. Gazâlî’ye göre musiki, 
ruhu arındırıcı ya da saptırıcı olabilir.22 Bu yaklaşım, musikinin 
tasavvufta sabit bir değer taşımaktan çok, manevî bağlama göre 
anlam kazandığını gösterir. Kur’ân’daki “elest bezmi” (el-A‘râf 
7/172) anlatısına göre Tanrı’nın “Ben sizin Rabbiniz değil miyim?” 
sorusu, ruhlara ezelî bir bilinç ve sözleşme olarak yankılanmıştır. 
Sûfîler, bu ilahî hitabın hâlâ insanın ruhsal hafızasında mevcut ol-
duğunu ve musikinin bu sesi yeniden işitmenin bir yolu olduğunu 
ifade eder.23 Mevlâna’nın Mesnevî’sine “Dinle neyden…” çağrısıyla 
başlaması bu bakışın güçlü bir yansımasıdır. Schimmel’e göre 

 
20 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam (Chapel Hill: University of 

North Carolina Press, 1982). 
21 William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of Imagina-

tion (Albany: SUNY Press, 1989), 103. 
22 Al-Ghazālī, Iḥyāʾ ‘Ulūm al-Dīn, trans. Nabih Amin Faris (Lahore: Sh. Muhammad 

Ashraf, 1993), 785. 
23 Qur’an, Al-A‘rāf 7:172. 



 

 

551 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

sûfîler için musiki, “sözsüz bir dua”dır.24 Özellikle Mevlevî 
semâsında bedenin hareketi ile sesin birleşimi, aşkın bedenselleşmiş 
hâlidir. Ney, kudüm ve rebab gibi enstrümanlar ise yalnızca melo-
dik araçlar değil, sembolik anlamlar taşıyan metafizik göstergeler-
dir. Notalar arasındaki sessizlikler bile mistik bir duruşa işaret eder. 
Musiki, bu anlamda ritmik bir ifade değil, sezgisel bir deneyimdir. 
Varlıkla kurulan bu içsel temas, Mevlâna’nın şiirlerinde yankı bulur. 
Onun eserlerinde musiki, sadece duyulmaz; hissedilir, yaşanır, 
arındırır. Musiki, onun için kalpten ruha akan, varlığı aşkla sarıp 
sarmalayan bir hakikat köprüsüdür. Sonuç olarak, sûfî gelenekte 
musiki, sadece sanatsal bir ifade değil; ontolojik bir hatırlayış ve 
manevî bir geçittir. Duyulandan çok hissedilen, kelimeden çok hâl 
ile kavranan, zamanın ötesinde yankılanan bir ezelî çağrıdır. 
Mevlâna’nın bu çağrıyı musikîyle dillendirmesi, onun ontolojik 
duyarlılığının ve sezgisel felsefesinin en güçlü izdüşümüdür. 

İşitme ve Sezgi: Sûfî Epistemolojide Dinlemenin Anlamı 

Sûfî epistemolojide bilgi, yalnızca aklın ürünü değil, kalbin ay-
dınlanması ve sezginin açılmasıyla elde edilen bir keşif sürecidir. Bu 
bağlamda işitme (samā‘), yalnızca fiziksel bir algı değil; ruhun ilahî 
kaynağa yönelmesi ve hakikatin sesini yeniden duyma çabasıdır. 
Sûfî gelenekte işitmek, bilinçli bir dinleyiştir: akustik bir olaydan 
öte, metafizik bir yöneliştir. Kur’ân’da geçen “elest bezmi” (el-A‘râf 
7/172), insanın varoluştan önce Tanrı’nın hitabını işittiği sahnedir. 
Bu işitme, sûfî düşüncede varlığın en eski hatırlayışıdır. Mevlâna bu 
sesi, ney aracılığıyla yeniden duyurur: “Dinle neyden, nasıl şikâyet 
ediyor ayrılıklardan…” ifadesi, ontolojik ayrılığı ve özleme dayalı 
metafizik yönelişi temsil eder.25 

Mevlâna’nın işitme anlayışı, sıradan bir duyu deneyimi değildir. 
Ney sesi, ayrılığın, özlemin ve hatırlamanın metaforudur. William 
Chittick’in belirttiği gibi, Mevlâna’da “söz işitmeye çağırır; ama 
işitmek, sessizliğe açılan bir eştir”.26 Bu anlayışta dinlemek, sözün 

 
24 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam (Chapel Hill: University of 

North Carolina Press, 1975), 180. 
25 Qur’an, Al-A‘rāf 7:172. 
26 William C. Chittick, The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi (Albany: 

SUNY Press, 1983), 125. 



 

 

552 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

ötesine geçerek hakikatin sezgisel katmanlarına ulaşmanın anahta-
rıdır. Sûfî epistemolojide işitme, bilgi üretmekten çok bilinenin ha-
tırlanmasına hizmet eder. Bu yaklaşım, Platoncu bir hatırlama fikri-
ni andırır; musiki burada bir öğretmen değil, aynadır. Ayna kendi 
suretini değil, insanda var olanı yansıtır. İşte bu bağlamda musiki, 
insanın içsel sesini fark etmesine ve ilahî sesi yeniden işitmesine 
aracılık eder.27 İşitmek, bu nedenle sadece kulakla değil, kalple ger-
çekleşen bir eylemdir. Musiki, ruhun titreşimle hakikate yönelmesi-
ni sağlar. Neyin sesi, yalnızca melodik bir ses değil; insanın unut-
muş olduğu ezelî çağrının yankısıdır. Bu yönüyle işitme, bir estetik 
deneyim değil, manevî bir uyanıştır. Mevlâna’nın yaklaşımı, sesi 
duymaktan ziyade, hakikati sezmekle ilgilidir. Modern epistemolo-
jik yaklaşımlarda bilgi çoğu zaman gözlem ve deneyime dayanır. 
Oysa sûfî yaklaşım, sezgi, aşk ve hâl bilgisi üzerine kuruludur. 
Mevlâna’nın öğretisinde hakikat, kelimelerle değil, sezgiyle duyu-
lur. Schimmel, bu tarz bilgi ediniminin “sözle anlatılamayan ama 
ruhla hissedilen bir hâl” olduğunu ifade eder.28 Sonuç olarak işitme, 
sûfî düşüncede varlıkla kurulan sessiz bir diyalogdur. Duyulan ses 
değil, işitilen mana esastır. Mevlâna’da dinlemek, ruhun ezelî hitaba 
yeniden yönelmesi, insanın kendini hatırlamasıdır. Musiki, bu yöne-
limin hem aracısı hem sembolüdür: duyulmaz, yaşanır. 

Zıtlıkların Uyumu: Ses ve Sükûtun Tasavvufî Bütünlüğü 

Tasavvuf düşüncesinde zıtlıklar, çatışan değil tamamlayan un-
surlar olarak görülür. Varlık ile yokluk, aşk ile sabır, ses ile sükût 
gibi karşıtlıklar, sûfî perspektifte aynı hakikatin iki yüzü olarak 
yorumlanır. Bu çerçevede ses ve sükût, birbirine karşıt değil, birlikte 
anlam kazanan iki metafizik boyuttur. Mevlâna’nın öğretisinde söz 
ve sükût bir bütündür. “Söz gümüşse, sükût altındır” sözü, onun 
sessizliğe atfettiği değeri açıkça ortaya koyar.29 Sessizlik, yalnızca 
konuşmamak değil; hakikati duymaya hazır hâle gelmektir. Schim-
mel’e göre, Mevlâna’da sessizlik, aktif bir içsel farkındalık biçimi-

 
27 Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and the Sacred (New York: SUNY Press, 1989), 133. 
28 Annemarie Schimmel, Deciphering the Signs of God: A Phenomenological Approach to 

Islam (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1994), 203. 
29 Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, Fîhi Mâ Fîh, çev. M. A. Macit (İstanbul: Dergâh Yayın-

ları, 2003), 77. 



 

 

553 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

dir.30 Sûfî musikisinde bu ikilik somut bir deneyime dönüşür. Nota-
lar arasındaki boşluklar, melodinin kendisi kadar anlam taşır. Özel-
likle neydeki “nefes alma” aralıkları, suskunluğun estetikleştiği 
anlardır. Bu duraklamalar yalnızca teknik değil; manevî anlamlarla 
yüklüdür.31 Her sessizlik, ilahi hitaba kulak verme niyetidir. 
Mevlâna’nın anlayışında sükût, sözün kaynağıdır. Konuşmak, 
sükûtun içindeki hakikatin dile gelmesidir. Bu nedenle onun metin-
lerinde sessizlik, sadece bireysel bir inziva değil; varoluşsal bir te-
fekkür anıdır. Chittick, Mevlâna’nın bu yaklaşımını “sessizlikle 
konuşma sanatı” olarak tanımlar.32 Yani sessizlik, sûfî için içsel ha-
kikatin dili hâline gelir. Bu bağlamda musiki, ses ve sükût arasında 
akan bir metafizik akıştır. Kudüm vuruşları arasındaki bekleyiş, 
semâdaki duraksamalar, bu bütünlüğün pratik yansımalarıdır. 
Sûfîler için bu boşluklar, ruhun Rab ile baş başa kaldığı anlardır. 
Modern müzikolojide “anlamlı sessizlik” ya da “ritmik boşluk” 
olarak ifade edilen bu yapılar, sûfî terminolojide tefekkürün, zikrin 
ve teslimiyetin alanıdır.33 Günümüz dünyasında hız, gürültü ve 
sürekli uyarı hali içinde kaybolmuş birey için Mevlâna’nın sessizlik 
anlayışı bir sığınaktır. Sükût, bir kaçış değil; bir yakınlıktır. Hakikat, 
bazen yalnızca sessizlikte belirir. Bu düşünce, günümüz bireyinin 
anlam arayışına doğrudan hitap eden ontolojik bir çağrıdır. 

Sonuç olarak ses ve sükût, Mevlâna’nın musikî düşüncesinde 
birbirini tamamlayan iki özdür. Sözün bittiği yerde sükût başlar ve 
hakikatin en saf hâli orada tezahür eder. Musiki ise bu diyalektiği 
işiten kalbe seslenir: bazen sesle, bazen sessizlikle. 

Hakikatin Akustik Yansısı: Musikiyle Tevhid Tecrübesi 

Tasavvufun temelinde yer alan “tevhid” kavramı, yalnızca teolo-
jik değil; epistemolojik ve estetik düzeyde de birlik fikrine işaret 
eder. Tevhid, sûfî için Allah’ın birliğini söylemekten çok, bu birliği 
kalpte, ruhta ve bilinçte deneyimlemektir. Musiki, bu birliğin hisse-

 
30 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, 389. 
31 Owen Wright, Music and Musicians in the Islamic World (London: Routledge, 2015), 

91. 
32 William C. Chittick, The Sufi Doctrine of Rumi (Bloomington: World Wisdom, 2005), 

56. 
33 Jonathan D. Kramer, The Time of Music: New Meanings, New Temporalities, New 

Listening Strategies (New York: Schirmer Books, 1988), 154. 



 

 

554 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

dilmesini sağlayan akustik bir aracıdır. Mevlâna’nın anlayışında 
musiki, sesler arasında değil; sesin ardındaki hakikatte yankılanan 
bir tevhid çağrısıdır. Neyin sesi, yalnızca melodik bir ifade değil; 
içindeki boşlukla birlikte birliğin sembolüdür. Bu yönüyle musiki, 
çokluk içinde birliği arayan ruhun dilidir.34 İbnü’l-Arabî’ye göre 
evren, Tanrı’nın “kün” emrinden doğan bir hitabın yankısıdır. Bu 
ses, yalnızca yaratılışın başlangıcı değil; her varlıkta sürekli tekrar-
lanan bir ilahî titreşimdir.35 Musiki bu titreşimin dünyevi yankısıdır: 
işitilen her ezgi, bu ilk sesin izdüşümüdür. Mevlâna, bunu şöyle dile 
getirir: “Bu ses, ötelerden gelen bir çağrıdır; sen onu dışarıda duyar-
sın ama aslında içeridendir.”36 Semâ ritüelinde musiki, bu birlik 
deneyimini hem beden hem kalp hem de ruh düzeyinde mümkün 
kılar. Dervişin dönüşü, kalpteki vecd ile birleşir; kudüm vuruşları, 
ilahî düzenin zaman içindeki yankısı hâline gelir. Bu armoni, insanı 
yalnızlıktan tevhid şuuruna taşır. Modern müzik felsefesi de benzer 
bir “birlik duygusu”ndan söz eder. Suzanne Langer’a göre müzik, 
zamanın duygusal biçimidir; bu biçim, bireyde bütünlük hissi 
uyandırır.37 Ancak Mevlâna’nın müzik anlayışı, bu duygusal birlik-
ten öte, metafizik bir bütünleşmeye işaret eder: ruhsal dönüşüm ve 
ilahî hatırlayış. Musiki, burada sadece duyulmaz; yaşanır, içselleşti-
rilir, dönüştürür. Her nota, suskunluk ve çırpınış; çokluğun içindeki 
birlik yankısını taşır. Bu tevhidsel deneyim, Mevlâna’nın sanat ve 
tasavvuf anlayışının kalbinde yer alır. O, musikiyi Tanrı ile kurulan 
ilişkinin işitsel bir tezahürü olarak görür. Sonuç olarak musiki, sûfî 
için tevhidin yalnızca estetik bir sembolü değil, bireysel bir farkın-
dalığa dönüşen hakikatin yankısıdır. Mevlâna’nın dünyasında bu 
yankı, her sesin ötesinde sezilen bir vahdet fısıltısıdır. 

Mevlâna’ya Giden Yol: Dönem, Zemin ve Hazırlık 

Mevlâna’nın musiki anlayışını tam olarak kavrayabilmek için, 
onun yaşadığı dönemin tarihsel ve kültürel bağlamını göz önünde 

 
34 William C. Chittick, The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi, 212. 
35 Toshihiko Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Con-

cepts (Berkeley: University of California Press, 1983), 258. 
36 Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, Mesnevî, çev. A. Gölpınarlı (İstanbul: Şule Yayınları, 

2015), c. 1, beyit 1. 
37 Suzanne K. Langer, Philosophy in a New Key (Cambridge, MA: Harvard University 

Press, 1957), 238. 



 

 

555 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

bulundurmak gerekir. XIII. yüzyıl, Anadolu’da hem siyasi karışık-
lıkların hem de felsefî ve mistik arayışların yoğunlaştığı bir dönem-
dir. Selçuklu Devleti’nin nispeten istikrarlı yapısı, Horasan, Şam ve 
Bağdat gibi merkezlerden gelen tasavvufî birikimin Anadolu’da 
birleşmesine imkân tanımıştır.38 Mevlâna, Belh’te doğmuş; Buhara, 
Mekke ve Şam gibi ilim merkezlerinde bulunmuş, nihayet Konya’da 
yerleşmiştir. Bu göçler, yalnızca fiziksel değil, aynı zamanda ente-
lektüel ve ruhsal bir olgunlaşma sürecini temsil eder. Şems-i Tebrîzî 
ile karşılaşması, onun tasavvuf ve musikî anlayışında dönüştürücü 
bir eşiktir.39 Dönemin Anadolu’su, çokkültürlü yapısıyla zengin bir 
müzik ortamına sahiptir. Saray çevresi ve tekkeler arasında farklılık 
gösteren müzik pratikleri, özellikle Mevlevîhânelerde mistik bir 
zeminde şekillenmiştir. Musiki, burada ibadetle iç içe geçmiş, este-
tikten çok manevî bir terbiye aracı olarak kabul edilmiştir.40 Bazı 
fıkıh çevrelerinde müziğe yönelik olumsuz yorumlar bulunsa da 
Mevlâna bu dar çerçevenin ötesine geçerek musikiyi ilahî hakikatin 
sesi olarak görür. Onun bu yaklaşımı, dönemin tartışmalı dinî orta-
mında radikal bir söylem ortaya koyar. Aşkı, sesi ve sessizliği haki-
katin parçaları olarak değerlendirmesi, onu çağdaşlarından ayıran 
temel özelliklerden biridir.41  Dönemin nazarî müzik birikimi de 
Mevlâna üzerinde etkili olmuştur. Farabî ve Safiyyüddin Urmevî 
gibi isimlerin teorik katkıları, Mevlâna’da yalnızca teknik değil, 
sembolik düzlemde yankı bulmuştur. Nota ve perde, onun için yal-
nızca ses değil; anlam yüklü ontolojik işaretlerdir.42 Bu bağlamda 
Mevlâna’ya giden yol, yalnızca bireysel bir sûfî yolculuk değil; aynı 
zamanda kültürel, düşünsel ve estetik birleşimlerin yoğunlaştığı bir 
manevî sentezdir. Mevlâna’nın musiki anlayışı hem döneminin 
ürünü hem de onu aşan bir derinliğin yansımasıdır. Sonuç olarak 
Mevlâna’nın musikiyle kurduğu ilişki, zamanının ötesine geçerek 
çağları aşan bir dil hâline gelmiştir. Onun neyden yükselttiği ses, 
yalnızca bir dönemin değil, hakikatin yankısıdır. 

 
38 Ahmet Yaşar Ocak, Türkler, Türkiye ve İslam (İstanbul: İletişim Yayınları, 2017), 112. 
39 Franklin D. Lewis, Rumi: Past and Present, East and West (Oxford: Oneworld Publica-

tions, 2000), 98. 
40 Cem Behar, Aşk Olmayınca Meşk Olmaz: Türk Musikîsinde Öğretim ve İcra (İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları, 2010), 55. 
41 William C. Chittick, The Sufi Path of Love (Albany: SUNY Press, 1983), 76. 
42 Owen Wright, Music Theory in the Safavid Era (London: Ashgate, 2001), 45. 



 

 

556 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

Ontolojik Bir Çağrı Olarak Müzik 

Mevlâna’nın musiki anlayışı, yalnızca bir estetik tercih değil; va-
roluşa yönelen derin bir felsefî çağrıdır. Bu çağrı, duyularla algıla-
nan sesin ötesine geçerek, varlıkla hakikat arasında kurulmuş ka-
dim bir köprünün yankısıdır. Ney sesi, onun düşüncesinde hem 
ayrılığın hem de özlemin sesi değil; ezelî hitabın hatırlatıcı ifadesi-
dir.43 İbnü’l-Arabî’nin “varlıkta her şey bir sesle başlar” düşüncesiy-
le paralel olarak Mevlâna da sesin, yaratılışın ilk yankısı olduğunu 
vurgular. “Kün” emriyle başlayan kâinat, hâlâ o ilk çağrının titreşi-
miyle yaşamaktadır.44 Bu bağlamda musiki, hatırlamanın ve dönü-
şün işitsel biçimi, ilahî hafızanın yeniden canlandırılmasıdır. Ney, 
Mevlâna için yalnızca bir çalgı değil; aşkın nefesiyle anlam kazanan 
boş bir benliktir. Bu boşluk, ilahî nefese yer açar. Böylece neyin sesi, 
hakikatin sesi hâline gelir. “Nefes” burada hem literal hem sembolik 
bir kavram olarak, varlığın içsel dönüşümünü temsil eder.45 Modern 
felsefede de müziğin ontolojik boyutları vurgulanmaya başlanmış-
tır. Maurice Merleau-Ponty, müziği sadece işitsel değil; bedensel, 
ruhsal ve bilinçsel bir deneyim olarak değerlendirir.46 Mevlâna ise 
bu sezgisel yaklaşımı sekiz yüzyıl önce yaşamış ve ifade etmiştir: 
musiki, yalnızca işitilmez; hissedilir, dönüştürür ve hakikate yönel-
tir. Mevlâna’nın müziği, yalnızca bireysel bir zevk değil; epistemo-
lojik bir farkındalık alanıdır. Dinleyici yalnızca sesleri değil, kendini 
ve varlıkla ilişkisini işitir. Bu işitme, ruhun özlemini duyumsaması 
ve ilahî gerçekliğe yönelmesidir. Musiki, böylece bir “zikr-i hâl” 
hâline gelir: hâl ile yapılan bir hatırlama, bir diriliş biçimi.47 Bu yak-
laşıma göre Mevlâna’nın musiki algısı, klasik anlamda pedagojik ya 
da estetik değil; dönüşümsel bir tefekkür alanıdır. Onun için musiki, 
geçmişin mirası değil; şimdiye ve geleceğe seslenen, insanın içsel 
bütünlüğünü inşa eden varoluşsal bir çağrıdır.  Sonuç olarak 
Mevlâna’nın musikisi, varoluşsal bir söylemdir. Onun sesi, hakika-

 
43 Franklin D. Lewis, Rumi: Past and Present, East and West, 166. 
44 William C. Chittick, The Self-Disclosure of God (Albany: SUNY Press, 1998), 91. 
45 Annemarie Schimmel, The Triumphal Sun: A Study of the Works of Jalāloddin Rumi 

(London: SUNY Press, 1993), 183. 
46 Maurice Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception, trans. Colin Smith (London: 

Routledge, 2002), 213. 
47 Toshihiko Izutsu, God and Man in the Koran (Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 

2002), 117. 



 

 

557 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

tin ontolojik yankısıdır. Bu yankı, insanı hem Tanrı’yla hem kendi-
siyle yeniden tanıştırır. Her ses ve her sükût, bu çağrının bir parça-
sıdır: işitilmeyi değil, hatırlanmayı bekler. 

2. Bölüm 

Sözün Derinliği, Sazın Hafızası 

Sözden Saza, Duyudan Manaya: Girişsel Yaklaşım 

Mevlâna’nın musiki anlayışını derinlemesine kavrayabilmek için 
onun “söz” ve “saz” arasında kurduğu felsefi ve sembolik bağa 
odaklanmak gerekir. Söz, Mevlâna için yalnızca anlam aktaran bir 
araç değil; bazen sükûtun yankısı, bazen de ruhun sessizliğe yükle-
diği çığlıktır. Bu bağlamda musiki, kelimelerin bittiği yerde başla-
yan bir manevî dildir.48 Mevlâna’nın Mesnevî’si “Dinle neyden…” 
çağrısıyla başlar. Bu açılış hem sözün hem sesin ötesinde bir metafi-
zik yönelişi ifade eder. Neyin sesi, burada insanın içsel boşluğunu 
ve aşk ile dolma arzusunu simgeler. Kamışlıktan koparılan ney, 
ayrılığı ve dönüş özlemini dillendirir.49 William Chittick, 
Mevlâna’nın müziği “kelâmın ötesine geçen bir sezgi dili” olarak 
tanımlar.50 Bu dil yalnızca derviş meclislerinde değil, aşkı arayan 
her kalpte yankılanır. Mevlâna’nın sözleri, zihni değil kalbi hedef-
ler; onun şiirinde ses, anlamı değil hâli taşır. Söz ile saz arasındaki 
bu ilişki, aynı zamanda duyu ile mana arasındaki geçişi temsil eder. 
Mevlâna’ya göre her ses, bir mânânın gölgesidir. Aşk, bu gölgeden 
hakikate geçişin adıdır. Neyin sesi ayrılığı ifade ederken, içindeki 
boşluk tevhidin habercisidir. Bu boşluk sayesinde üflenen nefes, 
yalnızca melodi üretmez; ilahî varoluşun yankısını taşır.51 Musiki 
burada sadece estetik bir ifade değil; hakikate yönelen bir tefekkür 
biçimidir. Söz öğretir; saz ise hissettirir. Mevlâna’nın eğitim anlayı-
şında bu ayrım önemlidir: bilgi, kelimelerle verilir; ama hikmet, hâl 
ile kavranır. Bu nedenle onun dünyasında musiki, bir akıl aktarımı 
değil; ruhsal uyanış pratiğidir.52 Sonuç olarak Mevlâna’da söz ile 

 
48 Franklin D. Lewis, Rumi: Past and Present, East and West, 158. 
49 Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, Mesnevî, 1/ 1–5. 
50 William C. Chittick, The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi, 194. 
51 Toshihiko Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Con-

cepts, 271. 
52 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, 387. 



 

 

558 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

saz arasında kurulan ilişki, yalnızca edebî ya da sanatsal bir estetik 
değil, aynı zamanda varlıkla hakikat arasında kurulan sezgisel bir 
iletişimdir. Söz çağırır; saz çağrıyı duyurur. Mevlâna’nın bu anlayı-
şı, onu yalnızca bir şair ya da mutasavvıf değil, aynı zamanda varlı-
ğın sesine kulak veren bir dinleyici kılar. 

Ney’in Diliyle Konuşan Hakikat: Mevlâna’da Sesin Sembolizmi 

Mevlâna’nın musiki anlayışında en güçlü metafor, şüphesiz 
ney’dir. Ney, sadece bir çalgı değil; ayrılığın sesi, aşkın nefesi ve 
ruhun yaratıcıya duyduğu özlemin ifadesidir. Mesnevî’nin “Dinle 
neyden…” mısraıyla başlaması, bu sembolizmin merkezîliğini açık-
ça ortaya koyar.53 Mevlâna’ya göre ney, kamışlıktan koparılmış, 
ateşte pişirilmiş, içi boşaltılmış ve deliklerle şekillenmiş bir benliği 
temsil eder. Bu dönüşüm süreci, sûfî terbiyede nefsin tezkiyesiyle 
eşdeğerdir. Ney ancak aşk nefesiyle anlam kazanır. Yani onun sesi, 
sadece teknik bir üretim değil, aşkın hakikate dönüşmüş halidir.54 
William Chittick, ney’in Mevlâna’da yalnızca melodik bir araç değil, 
aynı zamanda ontolojik bir sembol olduğunu vurgular.55 Neyin 
içindeki boşluk, ilahî nefesin akabileceği alanı temsil eder. Bu yö-
nüyle ney, susarak fısıldayan bir kalp gibidir. Annemarie Schim-
mel’in ifadesiyle “ney, suskunlukla konuşan bir varlıktır”.56 Neyin 
sesi kadar suskunluğu da önemlidir. Notalar arasındaki duraklar, 
ruhun durup içe döndüğü anlardır. Bu sessizlikler, sûfî düşüncede 
anlamın derinleştiği metafizik aralıklardır. Böylece ney hem sesiyle 
hem sessizliğiyle hakikati dile getirir. Her üfleme bir çağrı, her du-
raklama bir tefekkürdür. Modern sembolizm kuramlarında sembol-
ler, bir anlamın başka bir biçimde temsil edilmesi olarak tanımlanır. 
Ancak Mevlâna’nın ney sembolü, pasif bir gönderme değil; aktif bir 
dönüşüm aracıdır. Ney, yalnızca aşkı anlatmaz; aşkı yaşatır, yaşa-
tırken de dönüştürür.57 Sonuç olarak ney, Mevlâna’nın düşüncesin-
de bir enstrümandan çok daha fazlasıdır. O, ruhun koparıldığı kay-
nağa dönüş arzusunu sembolize eder. Bu yönüyle ney hem 

 
53 Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, Mesnevî, c. 1, beyit 1. 
54 Franklin D. Lewis, Rumi: Past and Present, East and West, 160. 
55 William C. Chittick, The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi, 133. 
56 Annemarie Schimmel, The Triumphal Sun:A Study of the Works of Jalāloddin Rumi,117. 
57 Toshihiko Izutsu, God and Man in the Koran, 141. 



 

 

559 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

Mevlâna’nın ontolojik yolculuğunun sesi hem de dinleyenin içsel 
dönüşüm çağrısıdır. 

Sessizlik ve Söz: Tasavvufî Ontolojide Kelâmın Sınırları 
Sûfî düşüncede söz, çoğu zaman anlamı açıklamak yerine örten 

bir perde olarak değerlendirilir. Mevlâna’nın “Söz, mânâya perde 
olmuştur; çünkü mânâ, sözle gizlenmiştir” ifadesi, bu bakışın özü-
dür.58 Bu anlayışta hakikat, dile gelen değil, sükût ile sezilen bir 
şeydir. Mevlâna’nın ontolojisinde kelâm, başlangıçta hakikate çağı-
rır; fakat hakikatin kendisi değildir. Söz, yön verir; ama sırra kapı 
açmaz. Bu sebeple sûfî metinlerde kelimeler çoğu zaman eksiltili, 
çok anlamlı ve sembolik biçimde kullanılır. Çünkü sûfî için mutlak 
olan şey, “hâl”dir; kelimeler ise gelip geçicidir.59 Chittick, 
Mevlâna’nın bu yaklaşımını şöyle açıklar: “Söz, bir dizi kapalı kapı-
dır. Her kapı açıldığında, sessizlikle karşılaşılır. Çünkü hakikat, 
sessizliğin özündedir”.60 Bu noktada sükût, edilgen bir durgunluk 
değil; bilinçli bir teslimiyettir. Kalbi hakikate açık hâle getiren aktif 
bir içsel duruştur. Musiki bu çerçevede, kelâmın ötesine geçerek 
hakikati işaret eden bir tefekkür alanı sunar. Sözle ifade edilemeyen 
sırlar, musikide sezdirilir. Özellikle ney sesi, anlamdan çok hâl taşır. 
Bu sesi dinleyen kişi, sözsüz bir hakikati işitir.61 Musiki, sözsüz bir 
kelâmdır hem feryat hem suskunluk hem aşk hem vuslattır. Anne-
marie Schimmel’e göre Mevlâna’nın metinleri “anlatmaktan çok 
işaret eder”. O, okuyucusunu anlamaya değil, dönüşmeye çağırır.62 
Bu çağrı kelimeyle değil, hâl ile yapılır. Dolayısıyla Mevlâna’nın 
dilinde sessizlik, bir yokluk değil; anlamın en yoğun formudur. 
Sonuç olarak, Mevlâna’da kelâm ve sükût arasındaki ilişki, yalnızca 
retorik bir tercih değil; ontolojik bir yöneliştir. Söz hakikate çağırır; 
sükût, o hakikatin tecelli ettiği zemindir. Bu anlayışta musiki, sükût 
ile konuşan bir hakikatin yankısı hâline gelir. 

 

 
58 Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, Fîhi Mâ Fîh, 51. 
59 Toshihiko Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Con-

cepts, 199. 
60 William C. Chittick, The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi, 118. 
61 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Art and Spirituality (Albany: SUNY Press, 1987), 65. 
62 Annemarie Schimmel, Deciphering the Signs of God: A Phenomenological Approach to 

Islam, 215. 



 

 

560 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

Sazın Hafızası: Musiki ve Hatırlamanın Felsefesi 

Sûfî düşüncede bilmek, öğrenmekten çok hatırlamaktır. Bu anla-
yış, insanın ezelî bir bilgiyi, yaratılış öncesi bir sesi yeniden işitmesi 
fikrine dayanır. Kur’ân’daki “elest bezmi” (el-A‘râf 7/172) sahnesi, 
Tanrı’nın ruhlara “Ben sizin Rabbiniz değil miyim?” sorusunu yö-
nelttiği ve ruhların bu soruya “evet” dediği metafizik bir hafıza 
anıdır.63 Musiki, bu unutulmuş ezelî sesi hatırlamanın aracıdır. 
Mevlâna için neyden yükselen feryat, bu hatıranın yankısıdır: ayrı-
lıktan gelen bir özlemi değil, ezelî bir yakınlığın çağrısını taşır. Bu 
hatırlama, sadece zihinsel değil; ruhsal ve sezgisel bir farkındalık-
tır.64 Mevlâna’nın ney anlayışı, bir sembol olarak yalnızca sesi değil, 
içsel boşluğu ve bu boşluğun Tanrısal nefesle dolmasını temsil eder. 
Neyin içi boş olmalıdır ki, nefes onda yankı bulabilsin. Bu boşluk, 
sûfî terbiyede tevazu, bekleyiş ve hazır oluş anlamlarına gelir.65 
William Chittick, Mevlâna’da musikiye yüklenen bu anlamı “ruhun 
ezelî hafızasını aktive eden bir anahtar” olarak tanımlar.66 Bu bağ-
lamda her ses, bir sırrı fısıldar; her melodi, insanın unuttuğu bir 
hakikati hatırlatır. Bu hatırlama, bilgi üretimi değil; derin bir kendi-
lik farkındalığıdır. Sûfîlikte musiki ile zikir arasında güçlü bir bağ 
vardır. Zikir, Allah’ın isimlerinin tekrar edilmesidir; ancak bu tek-
rar, yalnızca dil ile değil, ruhla, hâl ile yapılmalıdır. Musikiyle yapı-
lan zikir, duygusal değil varoluşsal bir hatırlamadır. Beden sesle 
birleşir, kalp titreşir, ruh dirilir. Annemarie Schimmel, bu durumu 
“estetik bir diriliş hâli” olarak tanımlar.67 

Bu perspektiften bakıldığında musiki, sadece duyusal bir dene-
yim değil; hakikatle buluşmanın bir biçimidir. Mevlâna’nın dünya-
sında sazın sesi, geçmişi değil; ezelî bir bilgiyi, unuttuğumuz ama 
aslında hep taşıdığımız bir hakikati yeniden duyurur. Sonuç olarak 
musiki, Mevlâna’da ruhun kendi kökenine doğru yaptığı sessiz bir 
yolculuktur. Sazın hafızası, insanın ruhsal hafızasına ayna tutar. 
Duyulan ses, hatırlanan bir hakikatin yankısıdır. 

 
63 Qur’an, Al-A‘rāf 7:172. 
64 Franklin D. Lewis, Rumi: Past and Present, East and West, 171. 
65 William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of Imagina-

tion, 147. 
66 William C. Chittick, The Sufi Path of Love, 152. 
67 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, 229. 



 

 

561 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

Estetik Yolculuk: Dinleme, Aşk ve İçsel Dönüşüm 

Mevlâna’da dinlemek (semâ‘), pasif bir işitme eylemi değil; var-
lıkla bütünleşme sürecidir. Dinleyici yalnızca sesleri değil, kendi iç 
âlemini işitir. Bu işitme, zihinsel değil, kalbî bir farkındalık üretir. 
Dolayısıyla musiki, duyulandan çok hissedilen bir hakikati taşır.68 
Semâ, Mevlevî geleneğinde sadece ritüel bir ibadet değil, aşkın ve 
dönüşümün sembolüdür. Bu dönüşüm, dışsal hareketten çok, içsel 
bir diriliştir. Derviş, dönerken hem kâinatla hem de Yaradan’la bir 
ahenk içinde var olur. Aşk burada itici güçtür; çünkü Mevlâna’ya 
göre “Aşksız olan beden, kanatsız kuş gibidir”.69 Bu bağlamda din-
lemek, bir öğrenme değil; bir hatırlama ve dönüşüm sürecidir. Mu-
siki, sûfî pratiğin merkezinde yer alır çünkü o, kalbi uyandırır. İbn 
Arabî, “Hakikatin bilgisi kulakla değil, gönülle öğrenilir” derken, 
kalbî bilginin işitsel bir rezonansla ortaya çıktığını ima eder.70 Din-
leme eylemiyle birlikte başlayan bu dönüşüm, yalnızca bireysel 
değil; kozmik bir uyuma dâhil olma arzusudur. Mevlâna, her varlığı 
“ilâhî orkestranın bir parçası” olarak görür. Her ses, bu orkestrada 
bir notadır ve dinleyici, kendi sesini bu bütünlük içinde yeniden 
keşfeder.71 Estetik olan burada sadece güzelliğin deneyimi değil, 
varlığın ilâhî düzenine tanıklık etme biçimidir. Musiki, bu tanıklığın 
sezgisel formudur. Aşk, bu estetik deneyimi ruhsal bir açılıma dö-
nüştürür. Maurice Blanchot’nun da belirttiği gibi, “estetik, varlığın 
karanlıkta kalan hakikatine bir penceredir”.72 Sonuç olarak 
Mevlâna’da dinlemek, musiki aracılığıyla aşkı tecrübe etmek ve bu 
aşk içinde içsel bir dönüşüme ulaşmaktır. Bu dönüşüm, bilginin 
ötesinde bir hâl ve hakikatle birleşme sürecidir. Sema’daki her dö-
nüş, işitilen her nağme, insanın içsel yolculuğunda atılan bir adım-
dır. 

 

 
 

68 Franklin D. Lewis, Rumi: Past and Present, East and West, 173. 
69 Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, Divan-ı Kebir, çev. A. Gölpınarlı (İstanbul: Şule Yayın-

ları, 2008), c. 3, gazel 1894. 
70 William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge, 211. 
71 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, 321. 
72 Maurice Blanchot, The Space of Literature, trans. Ann Smock (Lincoln: University of 

Nebraska Press, 1982), 97. 



 

 

562 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

Saz ve Sözün Ötesinde: Mevlâna’da Varlıkla Bütünleşme 

Mevlâna’nın düşüncesinde söz ve saz, aşk zemininde birleşir. Bu 
birleşme, bilgiyle değil; aşkla mümkün olur. Aşk, Mevlâna için yal-
nızca bir duygu değil; varoluşun ilkesidir. “Aşk olmasaydı dünya 
dönmezdi” diyen Mevlâna, kâinatın hareketini bile bu kudretle 
açıklar.73 Söz, burada aşkın dışavurumudur; saz ise onun ruhsal 
titreşimi. Bilgelik, bu iki unsurun birlikteliğiyle ortaya çıkar. Çünkü 
aşk olmadan söz kuru; içsel dönüşüm olmadan musiki anlamsız 
kalır. Bu nedenle Mevlâna’da bilgelik, entelektüel değil; ontolojik 
bir hâl olarak ortaya çıkar.74 Musiki ile gelen bilgelik, aklın ürünü 
değil; hâlin sonucudur. Dinleyici, işittikçe bilgiye değil, hikmete 
yaklaşır. Neyin sesi, bu bilgelik yolculuğunun rehberidir. Her nota, 
bir hâli çağırır; her durak, bir tefekkürü işaret eder.75 Bu, Platon’un 
“gerçek bilgi hatırlamadır” anlayışıyla da örtüşür.76 Mevlâna’ya 
göre hakiki bilgelik, insanın kendi özüyle temasa geçmesidir. Bu 
temas, kelimelerle değil; sezgi, aşk ve sessizlikle kurulur. Söz, bu 
sürecin dış yüzüdür; hakikat ise içeridedir. Dolayısıyla neyin sesiyle 
birleşen söz, hakikatin yankısı olur.77 Bu birleşim, bireysel bir arın-
ma ve kozmik bir uyum getirir. Söz, kalbe ulaşırsa bilgelik olur; 
musiki, aşkla birleşirse ilham olur. Bu bütünlükte doğan bilgelik, 
yalnızca bireyi değil; toplumu da dönüştürür. Mevlâna’nın evrensel 
etkisi, bu dönüşümün sürekliliğinde saklıdır. Sonuç olarak 
Mevlâna’da söz ve saz, aşk ile birleştiğinde ortaya hakikatin sesi 
çıkar. Bu ses, sadece bir estetik deneyim değil; varoluşun derin an-
lamını duymaya çağıran bir bilgeliğin yankısıdır. Ontolojik dinleyiş, 
bu çağrının başlangıcıdır. 

Bu bölüm boyunca yürütülen felsefi, estetik ve tasavvufî çözüm-
lemelerden sonra açıkça ifade etmeliyim ki; Mevlâna’nın müziğe 
yüklediği anlam, bugünün müzik anlayışının çok ötesinde, nere-
deyse bir varoluş dili olarak karşımıza çıkmaktadır. Onun neyden 
yükselen seslere atfettiği ontolojik değer, sadece geçmişin kültürel 

 
73 Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, Mesnevî, c. 1, beyit 1780. 
74 William C. Chittick, The Sufi Path of Love, 168. 
75 Annemarie Schimmel, The Triumphal Sun, 206. 
76 Plato, Meno, trans. G.M.A. Grube (Indianapolis: Hackett Publishing, 1981), 81d–

86c. 
77 Toshihiko Izutsu, God and Man in the Koran, 133. 



 

 

563 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

ve dini mirasını değil, çağımız insanının anlam arayışlarını da doğ-
rudan etkileyebilecek bir epistemolojik kaynak niteliğindedir. 

Söz ve sessizlik, saz ve suskunluk, aşk ve zikir… Tüm bu ikilikler 
Mevlâna’da yalnızca karşıtlıklar değil; birbirini tamamlayan bütün-
lüklerin tezahürüdür. Söz, hakikatin ilk habercisiyse; sessizlik, onun 
kendisidir. Bu sebeple müzik, Mevlâna’nın dünyasında yalnızca 
duyulan değil, hissedilen ve yaşanılan bir şeydir. Bu “yaşantı”, kla-
sik epistemolojinin sınırlarını zorlayan bir biçimde, sezgisel bir bil-
ginin kapısını aralamaktadır. Belki de bu yüzden Mevlâna için mu-
siki, düşünceden ziyade bir hâl hâlidir. 

Bugünün akademik literatüründe müziğe daha çok tarihsel, pe-
dagojik ya da sosyo-kültürel düzeylerde anlamlar yüklenmektedir. 
Oysa Mevlâna’nın tasavvufî müzik anlayışı, bunların tamamını 
kapsar ve aşar. Çünkü onun müziği, neyin sesiyle başlayan ama 
neyin ötesinde aşkla varlığa karışan bir tecellî biçimidir. Modern 
müzikolojide bu düzeyde bir varlık-bilgi bağlantısı kurmak nere-
deyse imkânsız görünürken, Mevlâna bunu hem şiiriyle hem de 
yaşayışıyla mümkün kılmıştır. 

Dinleme eylemi üzerine kurulan estetik felsefe, Mevlâna’da işit-
mekle başlar ama dönüşmekle tamamlanır. Dinlemek, onun düşün-
cesinde pasif bir algı değil; varoluşsal bir kabulleniştir. Musiki, bu 
dönüşümün eşlikçisidir. Dinleyen kişi, zamanla sadece sesi değil, 
kendisini de işitir. Kendini işiten ise, varlığını hatırlar. Bu hatırlama; 
modern psikolojideki “anımsama”dan farklı olarak, tasavvufî an-
lamda ezelî bilginin yankılanmasıdır. 

Bu bağlamda Mevlâna’nın ney anlayışı, yalnızca bir müzik aleti 
sembolizmi değil; insanın içsel dönüşümünü temsil eden ontolojik 
bir yapıdır. Neyin kamışlıktan koparılışı, ateşte pişirilmesi, delikler-
den geçirilmesi ve sonunda içinden aşk nefesinin üflenmesi, dervi-
şin dönüşüm süreciyle birebir örtüşmektedir. Bu benzeşim, müziğin 
yalnızca araç değil, varlığın kendisine dönüşme potansiyeli taşıyan 
bir hakikat katmanı olduğunu göstermektedir. 

Sözün ve kelâmın sınırlarının tartışıldığı bölümde ulaştığımız 
sonuçlardan biri de anlamın mutlak taşıyıcısının söz değil, hâl ol-
duğudur. Bu, post modern dil kuramlarının da dile getirdiği gibi, 



 

 

564 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

anlamın çoklu, kırılgan ve zamansal doğasına işaret eder. Ancak 
Mevlâna, bu dilsel belirsizliğin ötesine geçerek, “sessizlik” üzerin-
den sabit ve aşkın bir hakikat kurar. Bu yönüyle onun felsefesi, gü-
nümüz düşünsel arayışlarına alternatif bir ses olarak yankılanmak-
tadır. 

Musikiyle yapılan zikir, bu sessizliğin en estetik biçimde yankı-
landığı alanlardan biridir. Beden, ses, ruh ve aşk bir araya geldiğin-
de ortaya çıkan zikir, Mevlâna’nın deyimiyle sadece Allah’ı hatırla-
mak değil; Allah ile bir olma arzusunun sesli hâlidir. Bu hâl, mo-
dern bireyin anlam yitimine karşı sunulmuş kadim ve estetik bir 
cevaptır. 

Bölümün sonunda ulaştığımız nihai noktada ise artık söz ve saz 
birer araç olmaktan çıkmakta, hakikatin kendisine dönüşmektedir. 
Birey, çalgıdan, dilden ve biçimden sıyrılarak saf bir varlık hâline 
gelir. Bu hâl, tasavvufta “fenâ fillah”, yani Allah’ta yok oluş olarak 
adlandırılır. Modern bireyin varoluşsal yalnızlığı ve hakikat arayışı 
düşünüldüğünde, Mevlâna’nın bu sessiz ve müzikal dili, hâlâ derin 
bir çağrı taşımaktadır. 

Dolayısıyla bu bölüm, yalnızca Mevlâna’da müzik anlayışını be-
timleyen bir teori çerçevesi değil; aynı zamanda bu anlayışın bugü-
ne sunduğu ontolojik ve epistemolojik karşılıkların bir çözümleme-
sidir. Kendi akademik yolculuğumda, bu çalışmayı kaleme alırken 
yalnızca kavramsal değil; varoluşsal bir katılımla yazdım. Her ana-
lizde biraz daha sustum; her sustuğumda biraz daha duyumsadım. 
Belki de bu yüzden, bu bölüm benim için bir metin değil, bir hâl 
günlüğü, bir içsel çağrının yankısıdır. 

3. Bölüm 

Mevlâna’da Musiki ve Varlık Bilinci 

Ahenk, Varlık ve Kozmik Uyum: Musikinin Ontolojik Boyutu 

Mevlâna’ya göre musiki, yalnızca estetik bir haz değil; varlığın 
özüne dair bir bilgidir. Her ses, kâinatın derinliklerinde yankılanan 
bir hakikatin parçasıdır. Bu nedenle musiki, Mevlâna’nın ontolojik 
tasavvurunda “varlığın ahenkle konuşmasıdır”.78 Kâinatın yaratılışı, 

 
78 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, 271. 



 

 

565 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

Kur’an’da “ol” (kün) emriyle başlar. Bu ilahî emrin yankısı, varlığın 
ilk melodisidir. Sûfî düşüncede bu yaratılış sesi, hâlâ evrende çınla-
yan bir ezgidir. Mevlâna’nın evren tasavvuru da bu anlayışa daya-
nır: varlık bir müziktir ve her şey ilahî armoninin bir parçasıdır.79 Bu 
bağlamda musiki, yalnızca duyusal değil, varoluşsal bir deneyim-
dir. Mevlâna’nın eserlerinde ses, varlıkla özdeşleşir; çünkü “her 
varlık kendi zikir diliyle Allah’ı anar”. Ses, varlıkla birlikte yaratıl-
mıştır ve ona içkin bir niteliktir.80 William Chittick, Mevlâna’nın bu 
yaklaşımını “kozmik müzik” fikriyle ilişkilendirir. Her varlık, bu 
kozmik orkestranın bir notasını temsil eder. Musiki, bu bütünlüğü 
fark ettiren sezgisel bir algı düzeyidir.81 Dinlemek, bu bağlamda 
varlıkla yeniden bağ kurmaktır. Bu anlayış, İbn Arabî’nin “eşyanın 
hakikati bir isimdir” düşüncesiyle de örtüşür. Musiki, bu isimlerin 
sesle dile gelişidir. Her nota, bir ismin yankısıdır; her melodi, bir 
hakikatin sesidir. Dolayısıyla musiki, ontolojik bir sözlük gibidir.82 
Mevlâna’nın “dönüş” metaforu da bu kozmik uyumun bir ifadesi-
dir. Dervişin dönüşü, sadece bedensel bir hareket değil; varlıkla 
senkronize olma eylemidir. Bu dönüşte her hareket, evrenin ritmine 
uyum sağlar; her adım, varlıkla yeniden birleşme arzusu taşır. So-
nuç olarak Mevlâna’da musiki, varlıkla kurulan estetik bir temas 
değil; bizzat varoluşun kendisidir. Sesin ahengi, varlığın hakikati-
dir. Bu nedenle musiki dinlemek, yalnızca bir sanatı deneyimlemek 
değil; varlıkla birleşmeye yönelen ontolojik bir farkındalık hâlidir. 

Ruhun Müzikal Hafızası: Varlığın Mânevî Yankısı 

Sûfî düşüncede ruh, hakikatin bir yankısıdır; musiki ise bu yan-
kının dünyevî tezahürüdür. Mevlâna’ya göre ruh, “elest bez-
mi”ndeki ilahî hitabı işitmiş ve o sesin özlemiyle dünyaya gelmiştir. 
Bu özlem, ruhun içsel titreşimlerinde ve musikîye verdiği tepkilerde 
görünür.83 Musiki, bu bağlamda hatırlama aracıdır. Ruh, her nağ-
mede ezelî kaynağını anımsar. Bu hatırlama, bilincin derin katman-
larında gerçekleşir. Schimmel’e göre Mevlâna’da musiki, “ruhun 

 
79 Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, Mesnevî, c. 1, beyit 1775. 
80 Qur’an, Al-Isra 17:44. 
81 William C. Chittick, The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi, 162. 
82 Toshihiko Izutsu, Sufism and Taoism, 204. 
83 Qur’an, Al-A‘rāf 7:172. 



 

 

566 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

kendi evine dönüşünün yolculuk ezgisidir”.84 Bu dönüş, bilgiyle 
değil; sezgi ve aşk ile mümkündür. Ruhun bu ezelî sesi hatırlaya-
bilmesi için bedenin ve nefsin susması gerekir. Sûfî terbiyede bu 
suskunluk, iç sesin duyulmasını sağlar. Mevlâna’nın “Sus ki duya-
sın” öğüdü, sadece dış gürültüden değil; içsel gevezelikten arınma 
çağrısıdır.85 William Chittick, musikînin ruhun içsel hafızasını 
uyandıran “varlığa ait titreşimler bütünü” olduğunu söyler.86 Din-
leyici, yalnızca sesleri değil, kendi varlığının yankılarını işitir. Bu 
yankılar, ruhun tanıdığı, ama unuttuğu hakikatleri hatırlatır. Musiki 
ile hatırlanan bu hakikat, sabit bir bilgi değil; değişen ve derinleşen 
bir tefekkürdür. Her dinleyişte farklı bir anlam katmanı açılır. Bu 
yönüyle musiki, lineer değil; dairesel bir zaman algısı sunar. Her 
dönüş, başlangıca bir adımdır.87 Mevlâna’nın ney tasviri, bu döngü-
selliği somutlaştırır. Ney, kamışlıktan koparılmıştır; yani kökünden 
uzaklaştırılmıştır. Ancak her sesi, o köke dönüş arzusunu dile geti-
rir. Bu dönüş, varoluşsal bir hatırlama sürecidir. Ruh, neydeki bu 
dönüşümle kendi varoluş hikâyesini yeniden duyar. Sonuç olarak, 
Mevlâna’da musiki, ruhun mânevî hafızasını uyandıran bir hakikat 
aracıdır. Dinlemek, hatırlamak; hatırlamak, dönüşmek demektir. 
Musiki, bu dönüşümün hem vesilesi hem de ritmidir. 

Varlığın Nağmesi: Aşkın Kozmik Ritmi 

Mevlâna’nın evren anlayışında aşk, yalnızca bir duygulanım de-
ğil; varoluşun hareket ettirici ilkesidir. Kâinatın dönüşü, gezegenle-
rin ritmi, kalbin atışı… Hepsi aşkın kozmik ritmine bağlıdır. Bu 
ritim, musiki ile duyulur; çünkü musiki, aşkın form bulmuş hâli-
dir.88 Semâ, bu kozmik ritmin bedensel ifadesidir. Dervişin dönüşü, 
evrenin devinimiyle senkronizedir. Bu dönüşte beden, aşkın ritmine 
uyum sağlar. Her adım, bir teslimiyet; her dönüş, bir fânilik tefek-
kürüdür. Mevlâna bu hâli, “Aşk döndürür kâinatı; aşk döndürür 
beni” diyerek anlatır.89 

 
84 Annemarie Schimmel, The Triumphal Sun, 214. 
85 Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, Fîhi Mâ Fîh, 65. 
86 William C. Chittick, The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi, 145. 
87 Toshihiko Izutsu, God and Man in the Koran, 122. 
88 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, 311. 
89 Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, Mesnevî, C. 5, beyit 1795. 



 

 

567 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

Musiki burada sadece eşlik eden değil, ritmi yönlendiren güçtür. 
Derviş, kudümün vuruşuyla başlar dönüşe; ney sesiyle yükselir, 
aşkın ritmiyle kaybolur. Bu kayboluş, yoklukta varlığı bulma dene-
yimidir. Çünkü Mevlâna’ya göre “Aşkta ben yoktur; sadece O var-
dır”.90 Chittick’e göre bu ritmik birliktelik, insan ile evren arasında 
kurulan varoluşsal bir diyalogdur. Musiki, bu diyaloğun dili; semâ 
ise beden dilidir.91 Derviş, dönerken kelime değil, varlıkla konuşur. 
Bu konuşma, kelimelerin ötesinde bir haldir. Bu aşkî ritim yalnızca 
bireysel değil; kozmik bir farkındalık doğurur. İnsanın kendi için-
deki ritmi, evrendeki ahenge uyar. Bu uyum hem estetik bir haz 
hem de ontolojik bir denge oluşturur. Schimmel’e göre “bu ritim, 
Tanrı’yla kurulan sessiz bir musikîdir”.92 Sonuç olarak Mevlâna’da 
musiki, aşkın evrendeki ritmini duymanın yoludur. Bu ritim, insanı 
kendine, varlığa ve Yaratıcı’ya yaklaştırır. Duyulan her ses, bir 
nağme değil; varoluşun anlamına dair bir işarettir. Ve o işaret, ancak 
aşkla duyulur. 

4. Bölüm  

Bu çalışma, Mevlâna’nın müziğe yüklediği anlamı sadece estetik 
bir pratik olarak değil, derin ontolojik ve metafizik bir hakikat ola-
rak yorumlamıştır. Tasavvuf düşüncesinde müzik, duyusal olanla 
sınırlı değildir; bilakis, insanın ezelî hafızasını uyandıran, ruhun 
kaynağına yönelen bir hatırlama biçimidir. Mevlâna’nın musiki 
anlayışı, aşk, sessizlik, işitme, söz ve dönüş gibi kavramlar etrafında 
bir anlam ağı kurar. 

Mevlâna’ya göre ses, varlığın hakikatine açılan bir kapıdır. Ne-
yin sesi, sadece kulakta değil; kalpte yankılanır. Söz ise ancak aşkın 
diliyle anlam kazanır. Sessizlik, bu aşkın içsel yankısıdır. Müzik, 
kelimelerin ötesine geçer; varoluşun derinliklerine doğru bir yolcu-
luk başlatır. Bu yönüyle müzik, yalnızca ifade değil, dönüşüm ara-
cıdır. Sûfî pratikte semâ, aşkın ve hakikatin ritmik ifadesidir. Dervi-
şin dönüşü, evrenin yaratılış ritmine katılma arzusudur. Musiki bu 
ritmin sesi; beden ise onun yankısıdır. Sema, aşk ile bedenin, müzik 

 
90 Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, Divan-ı Kebir, C. 6, gazel 2143. 
91 William C. Chittick, The Sufi Path of Love, 194. 
92 Annemarie Schimmel, The Triumphal Sun, 249. 
 



 

 

568 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

ile ruhun birleştiği bir andır. Bu an, zamanın dışına çıkılan, sonsuz-
lukla temas kurulan bir farkındalık hâlidir. Özgün yorum olarak 
ifade edilebilir ki, Mevlâna’da müzik bir bilme biçimi değil; bir olma 
biçimidir. Modern dünyada müzik, çoğunlukla eğlence veya terapi 
aracı olarak değerlendirilirken, Mevlâna’da musiki, insanın kendi 
varlığını yeniden inşa ettiği bir zemindir. Bu, ontolojik bir uyanıştır. 
Dinlemek, burada öğrenmekten çok “kendine dönmek”tir. Musikiy-
le kurulan bu içsel temas, bireyin sadece birey olarak değil, kozmik 
bir varlık olarak konumlandığı bir düzlem sunar. Mevlâna’nın mu-
sikî anlayışı, çağdaş bireyin yabancılaştığı hakikati yeniden işitmesi 
için bir imkân taşır. Bu imkân, neyin feryadında, kudümün vuru-
şunda, sözün susuşunda gizlidir. Mevlâna’nın çağrısı hâlâ geçerli-
dir: Sus, dinle ve hatırla. Çünkü aşk, sadece bir duygu değil; varlı-
ğın melodisidir. Müzik, bu melodinin yankısıdır. İnsan ise bu yan-
kının yankısı… Dolayısıyla Mevlâna’da müzik, sadece geçmişin 
değil, hakikatin çağrısıdır. 

Bir Hakikat Çağrısı Olarak Müzik 

Bu çalışmanın sonunda vardığım en güçlü içsel kanaat şudur: 
Mevlâna’da müzik, Tanrı’nın insan ruhuna fısıldadığı bir hatırlama 
çağrısıdır. Ney, yalnızca bir saz değil; hakikatin ilk yankısıdır. Semâ, 
sadece bir dönüş değil; hakikate dönüşün bizzat kendisidir. Ve aşk, 
sadece bir duygu değil; ontolojik bir duyum hâlidir. 

Müzik burada bir araç değildir; bir kaynaktır. Tüm bilgiler, tüm 
kavramlar ve tüm metaforlar eninde sonunda o ilk sese, o ilk nefe-se 
döner. Ve Mevlâna bu dönüşün şairi, filozofu, dervişi ve musikîsi-
dir. 

“Varlığın Tınısına Yolculuk: Akademik Bir Ruhun Estetik Hatır-
layışı” 

Bu çalışmanın sonuna yaklaşırken, zihnimde tek bir kelime yan-
kılanıyor: Hatırlayış. Mevlâna’nın musikî anlayışı bana, akademinin 
sıklıkla unuttuğu bir şeyi yeniden hatırlattı: Bilmek, hatırlamaktır. 
Ve bazen bir ses, bir sessizlikten doğarak bizi unutmaya mahkûm 
olduğumuz hakikate geri taşır. 

Bilgi üretme sürecinde neyin önemli olduğunu düşündüğümde 
artık yalnızca argüman, veri ve kaynaklar değil; niyet, tezahür ve 



 

 

569 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

titreşim gibi daha derin unsurları da hesaba katmam gerektiğini 
görüyorum. Bu metin, yalnızca bir akademik katkı değil; bir ruhun 
titreyen sesi olarak kaleme alındı. Ve işte bu nedenle, bana yazma-
nın ötesinde bir şey öğretti: Kendini duyurmak değil, kendini duy-
mak. 

Mevlâna’nın müzik anlayışı, akademik düşüncenin sınırlarını 
zorlayan, kelimeleri yetersiz bırakan bir hal bilgisi taşıyor. Bu ne-
denle bu yorum bölümü, sadece bir sonuç değil; aynı zamanda bir 
kapanış ezgisi gibi düşünülmelidir. Her satırda, okura değil önce 
kendime seslendim. Çünkü bu yolculuk boyunca gördüm ki; gerçek 
bilgi, başkasına söylenmeden önce kendinde yankılanmalı. 

Akademide sıklıkla karşılaştığım bir ikilem vardır: Ya kavramsal 
derinliğe saplanırız ve sezgiyi yitiririz; ya da sezgisel kalır, akade-
mik bağlamdan uzaklaşırız. Bu çalışmada, bu ikilemi aşmayı hem 
düşünceyi hem sezgiyi hem de aşkı bir araya getiren bir söylem 
geliştirmeyi hedefledim. Çünkü Mevlâna’nın musikîsi yalnızca an-
lamakla değil; yanmakla ilgilidir. Ve ben de bu metni yazarken 
yanmayı göze aldım. 

Sonuç olarak bu kitap, akademik bir çalışma olmasının ötesinde, 
benim için bir iç sesin yazıya dökülmüş hâlidir. O ses ki bazen ney 
olur, bazen sükût, bazen bir dönüş… Ve o dönüşte, neyin ne söyle-
diği artık önemli değildir. Çünkü asıl mesele, hangi sükûtun hangi 
sesi doğurduğudur. 

Bu yüzden bu metin, belki de hiçbir zaman tam olarak bitmeye-
cek. Çünkü her okunduğunda başka bir yankı, başka bir duyuş ve 
başka bir hakikat çağıracaktır. Mevlâna’nın dediği gibi: 

“Sözde ne kadar anlatılırsa anlatılsın, aşk nihayetinde anlatılamaz.” 

Ben de bu son satırda susuyorum. Çünkü artık söz değil; saz konuşsun. 
  



 

 

570 İsmail Eraslan 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1 

Kaynakça 

al-Ghazali. The Revival of the Religious Sciences (Ihya’ ‘Ulum al-Din) (M. Hol-
land, Trans.). Cambridge: Islamic Texts Society, 2012. 

al-Qushayri. Al-Risala al-Qushayriyya: Principles of Sufism (A. Knysh, Trans.). 
Reading: Garnet, 1992. 

Blanchot, Maurice. The Space of Literature (A. Smock, Trans.). University of 
Nebraska Press, 1982. 

Chittick, William C. The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi. 
Albany: State University of New York Press, 1983. 

Chittick, William C. The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 
Imagination. Albany: State University of New York Press, 1989. 

Derrida, Jacques. Writing and Difference (A. Bass, Trans.). Chicago: Univer-
sity of Chicago Press, 1978. 

Goodman, Leen E. “Music and Ethics in al-Ghazali”. Journal of the American 
Oriental Society, 112/3 (1992), 397-406.  

Gölpınarlı, Abdülbaki. (Ed. & Trans.). Divan-ı Kebir (Vol. 3 & 6). İstanbul: 
Şule Yayınları, 2008. 

Gölpınarlı, Abdülbaki. (Ed. & Trans.) Mesnevî (6 volumes.). İstanbul: Şule 
Yayınları, 2015. 

Heidegger, Martin. Being and Time (J. Macquarrie & E. Robinson, Trans.). 
New York: Harper & Row, 1962. 

Ibn al-‘Arabi. Al-Futuhat al-Makkiyya (Selections translated by W. C. Chit-
tick). New York: Pir Press, 2010. 

Izutsu, Toshihiko. Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical 
Concepts. Berkeley: University of California Press, 1983. 

Izutsu, Toshihiko. God and Man in the Koran: Semantics of the Koranic Wel-
tanschauung. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2002. 

Knysh, Alexander. Islamic Mysticism: A Short History. Leiden: Brill, 2000. 
Levitin, Daniel J. This Is Your Brain on Music: The Science of a Human Obses-

sion. New York: Dutton, 2006. 
Lewis, Franklin D. Rumi: Past and Present, East and West. Oxford: Oneworld 

Publications, 2000. 
Macit, M. A. (Trans.). Fîhi Mâ Fîh. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2003. 
Nasr, Seyyid Hossein. The Garden of Truth: The Vision and Promise of Sufism, 

Islam’s Mystical Tradition. New York: HarperOne, 2007. 
Plato. Meno (G. M. A. Grube, Trans.). Indianapolis: Hackett Publishing 

Company, 1981. 
Qur’an. Various translations consulted: Yusuf Ali, M. Asad, and T. Irving. 
Rumi, Jalaluddin. Masnavi I Ma’navi: The Spiritual Couplets of Rumi (E. Whin-

field, Trans.). London: Octagon Press, 2004. 



 

 

571 
Eraslan, İsmail. “Sözün Derinliği, Sazın Hafızası: Mevlânâ’da Müzik İle Hakikat 
Arasındaki Ontolojik Yolculuk” 

MEVLÂNA VE MEVLEVÎLİK HARSİYATI - 1  
 

Rumi, Jalaluddin. The Masnavi: Book One (J. Mojaddedi, Trans.). Oxford: 
Oxford University Press, 2007. 

Rumi, Jalaluddin. Discourses of Rumi (Fîhi Mâ Fîh) (A. J. Arberry, Trans.). 
London: Routledge, 2011. 

Schimmel, Annemarie. Mystical Dimensions of Islam. Chapel Hill: University 
of North Carolina Press, 1975. 

Schimmel, Annemarie. Mystical Dimensions of Islam. Chapel Hill: University 
of North Carolina Press, 1982. 

Schimmel, Aneemarie. A Two-Colored Brocade: The Imagery of Persian Poetry. 
Chapel Hill: University of North Carolina Press, 1992. 

Schimmel, Annemarie. The Triumphal Sun: A Study of the Works of Jalaloddin 
Rumi. Albany: State University of New York Press, 1993. 

 
  



 

 

 
 

 

  


